
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/33

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na Projeto de memória “Corredor do mundo inteiro”
Acervo encantado e memórias juremeiras entre a zona da 
mata norte e a capital pernambucana
“Corredor do mundo inteiro” memory project: enchanted collection and jurema’s 
memories between the northern forest zone and the capital of Pernambuco

Recebido em: 30/10/2024
Aprovado em: 19/05/2025 

RESUMO

Este trabalho revela o culto da Jurema Sagra-
da, religião nordestina de matriz indígena, como 
norteador de memórias e acervos que salientam 
uma criticidade ao epistemicídio, à folclorização 
e à coisificação das comunidades juremeiras, por 
meio do arquivo museológico colonial. Adversa a 
esse modelo hegemônico, a iniciativa “Corredor do 
mundo inteiro” tem o objetivo de salvaguardar as 
memórias tradicionais, com ênfase na oralidade 
das anciãs Jandira, Jacyra e Jacy e na manutenção 
de algumas peças litúrgicas vivas relacionadas ao 
Centro Manoel Levino, terreiro de Jurema fundado 
em 1931, no município de Timbaúba (PE). Dessa 
forma, o trabalho descreve como o projeto notifica 
a prática do Catimbó-Jurema e a ancestralidade 
indígena na Zona da Mata Norte de Pernambu-
co, sob um pertencimento de dentro, valorizando 
a autorrepresentação, a retomada ancestral e o 
acervo como condutores de saberes contracolo-
niais e de afirmação.

Palavras-chave: Jurema; Projeto de memória “Corre-
dor do mundo inteiro”; Memória social; Contra-arqui-
vo; Zona da Mata Norte (PE).

ABSTRACT

This work reveals the cult of the Sacred Jurema, a 
Northeastern religion of Indigenous matrix, as a 
guide for memories and collections that express a 
critical stance toward the projects of epistemicide, 
folklorization, and objectification of the juremeira 
communities through the colonial museological 
archive. In opposition to this hegemonic model, 
the “Corredor do Mundo Inteiro” Memory Project 
emerges as an initiative aimed at safeguarding 
traditional memories, emphasizing the orality of 
the elderly women Jandira, Jacyra, and Jacy, as well 
as the maintenance of living liturgical pieces re-
lated to the Centro Manoel Levino, a Jurema terrei-
ro founded in 1931 in the municipality of Timbaúba 
(PE). In this way, the work describes how the Corre-
dor do Mundo Inteiro Memory Project highlights 
the practice of Catimbó-Jurema and Indigenous 
ancestry in the Zona da Mata Norte of Pernambu-
co, from an insider sense of belonging, valuing 
self-representation, ancestral resumption, and 
the collection as a transmitter of counter‑colonial 
knowledge and affirmation.

Keywords: Jurema; “Corredor do Mundo Inteiro” Mem-
ory Project; Social Memory; Counter‑Archive; Zona da 
Mata Norte (PE).

Henrique Falcão Nunes de Lima

Sobre o autor >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Introdução

Eu vou abrir minhas correntes de Jurema,  

Oh, hêia! 

Trago duas formas de licença […].

(Cântico de Jurema, domínio público)

A Jurema Sagrada, também conhecida como Catimbó, é uma 
tradição religiosa de matriz indígena que antecede a invenção do 
Brasil. Oriunda dos sertões e agrestes nordestinos, Jurema é uma 
árvore-mãe,1 dela tudo se aproveita, de modo que sua totalidade é 
sagrada, até sua sombra. Da entrecasca de suas raízes são extraí-
das as fibras, com que se faz uma bebida enteógena2 utilizada para 
facilitar o contato com os mundos espirituais. Sob a ótica dos colo-
nizadores, foi descrita como elemento de um ritual de beberagem 
em que os “índios” recebiam demônios ao se entorpecerem e, por 
consequência, seu uso deveria ser fortemente repreendido.

Já existe uma bibliografia sobre a bebida, como o volume 
Observações sobre o “vinho da Jurema” utilizado pelos índios Pancarú 
de Tacaratú (Pernambuco) (Lima, 1946), cujo autor busca o vinho em 
contextos distintos: primeiro com o povo Pankararu, seguido dos 
Fulni-ô, também em Pernambuco, e, por fim, com os Potiguara, na 
Baía da Traição (PB). Lima descreve pontos da biologia, a dissemi-
nação geográfica da planta, até a feitura da bebida, constituindo 
um informe controverso, visto que, para várias tradições, a receita 
deve ser mantida sob o domínio de sacerdotes, curandeiros e das 
lideranças mais velhas. Mesmo com a ênfase dos estudos sendo 
na bebida, ela é um dos tantos elementos que podem ser analisa-
dos como basilares na totalidade da cosmopercepção (Oyěwùmí, 
2002). Há outros marcadores: o uso do cachimbo, da fumaça e da 
defumação (kaati’mbó); o toque do maracá e sua presença cons-

1   Chamada cientificamente de Mimosa hostilis ou Mimosa tenuiflora, a etimologia Yu’rema 
vem do tronco linguístico tupi e significa algo relativo à árvore de espinho fétido, devido ao 
cheiro que exala ao se quebrar os espinhos que cobrem seus galhos e troncos.

2   Feita como chá ou vinho, de forma popular, esta bebida é chamada igualmente de jurema. 
Em algumas etnias indígenas, recebe o nome de ajucá.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a tante; os cânticos sagrados (chamados de linhas, linhos, pontos ou 

toantes); a função da oralidade e as danças circulares (gira, toré). 
Esses elementos têm presença notificada desde o período colonial 
e seguem vigentes até a contemporaneidade. Discorri sobre isso de 
forma mais ampla em minha dissertação (Lima, 2022, p. 42-44).

Não existe uma estimativa temporal de quando o culto surgiu, 
uma vez que a narrativa histórica oficial só passou a ser imple-
mentada com o fenômeno da colonização, que confere à episteme 
eurocentrada ser o modelo de mundo (Quijano, 2005, p. 21). Assim, 
o início da prática da Jurema é visto como algo ancestral intangível. 
Ademais, foi no século XVIII que ela passou a ser citada de forma 
mais enfática nos escritos, como notabilizado no artigo “O país da 
Jurema” (Paliot; Grünewald, 2021). 

Após a invasão dos sertões, até então pouco acessados pelos 
europeus – que mantinham maior contato com os povos litorâneos 
– e a maximização da Junta das Missões, em Pernambuco (1681-
1759), com objetivo de amplificar o poder missionário, povos desig-
nados Tapuyas foram transpostos, de forma proposital, para outros 
espaços, como tática de desarticulação, ou migraram, fugindo de 
latifúndios e conflitos com invasores. Esses precedentes suscita-
ram a intensificação dos cultos juremeiros nas Zonas da Mata e 
no litoral. Segundo Oswaldo Lima, “já vimos como a Jurema, apesar 
de não parecer proceder da civilisação tupí, foi contudo veiculada 
amplamente por aquele povo detentor de um idioma sonoro e de 
um nomadismo incessante” [sic] (Lima, 1946, p. 65).

Desde a chegada dos europeus, a Jurema vem resistindo às ten-
tativas de apagamento. Não por acaso, o primeiro registro do seu 
exercício religioso é uma repressão. O documento de 17393 é referen-
ciado em uma gama de trabalhos; sua exposição mais ampla é em 
L’Odò (2017), que transceveu o texto do Arquivo Histórico Ultrama-
rino com técnica paleográfica, com o auxílio de Hildo Leal da Rosa. 
Trata-se de uma carta de Henrique Luiz Pereira Freire, governador da 

3   Mesmo tendo sido escrito em 1739, só foi oficializado em 1741; os trâmites sobre ele ocor-
rem até 1744, gerando outros documentos a partir do original. Trago esta informação pois, 
em algumas bibliografias, é possível encontrá-lo datado de 1740, 1741 etc. Essa imprecisão 
viabiliza uma possível confusão, é preciso saber que se trata de um mesmo documento. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a capitania de Pernambuco, ao rei Dom João V. Nela, o remetente frisa 

sua preocupação com o culto degenerado da Jurema, operado pelos 
indígenas na aldeia da Boa Vista, localizada onde hoje é a cidade de 
Bananeiras (PB), e clama por uma intervenção violenta, pois a prática 
vinha se espalhando. A ação culminou na prisão e no assassinato 
dos “feiticeiros”, seguida de uma reação revoltosa contra os missio-
nários. O conflito fez o Santo Ofício assumir mais responsabilidades 
na punição do “paganismo” (Grünewald, 2020, p. 78).

Desse modo, medidas cristãs foram aplicadas de forma auto-
ritária, com o objetivo de extinguir os costumes juremeiros. De 
maneira falha, seus constituintes foram ressignificados, se aproxi-
mando do que hoje é lido como um tipo de catolicismo corriqueiro 
nas experiências comunitárias, distanciado de uma concepção 
clássica e rija do imaginário apostólico romano, puramente ecle-
sial e mais próximo das celebrações festivas dos santos, rezas, 
juras e invocações contra quebrantos. Segundo Câmara Cascudo, 
“os indígenas, catequizados por fora, ficaram por dentro com sua 
crença” (Cascudo, 1978, p. 27). Portanto, considero problemáticos 
aqueles materiais que suavizam as relações de autoridade colonial 
e as estratégias de sobrevivência, percebendo a Jurema como um 
mito de cordialidade para com a igreja. 

A Jurema passou a agregar referências africanas, com ênfase nos 
povos de origem Bantu, principalmente por dividirem com os indíge-
nas a luta contracolonial, e pela formação de alguns quilombos pró-
ximos a locais habitados por comunidades indígenas, ou inseridos 
nelas, formando novas comunidades mútuas. Das trocas de experiê-
cias, línguas, encantarias e sonoridades, foram sendo introduzidas 
fontes Bantu assim como elementos originários, nos espaços de tra-
dição Congo-Angola, posteriormente identificados como “candomblés 
de caboclo”. Dada a referida associação, esta é historicamente des-
crita como a nação mais depreciada dos candomblés, já que, segundo 
Carneiro, “foi a mítica pobríssima dos negros Bantu que, fusionando-
-se com a mítica igualmente pobre do selvagem ameríndio, produziu 
os chamados candomblés de caboclo na Bahia” (Carneiro, 1936, p. 87).

As adaptações no culto deslocam a Jurema à posição de uma 
tradição que não é estática; sua força advém, também, de sua adap-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a tabilidade a novos cenários, em decorrência da interação com o 

mundo colonial, transformando esse mesmo mundo enquanto ela 
própria se adapta, em interação. Sobre esses eventos, é pertinente o 
conceito de “confluência” em Nêgo Bispo (Santos, 2023, p. 13-14): tem 
destaque a aliança cosmológica dos povos da diáspora africana com 
os pindorâmicos. Tal aliança supera o fato de esses grupos terem 
línguas diferentes, uma vez que ambas as matrizes foram atacadas, 
mas, apesar disso, não perderam sua relação com o cosmo, de modo 
que, juntas, se reeditaram. As confluências são, além de uma mera 
interação por similaridade, um complexo de imbricamento político-
-social-ontológico regado a magia. Como visto em Clarice Novaes da 
Mota, o “complexo da Jurema” se dá nos entrelaçamentos dos sabe-
res, das culturas e lutas indígenas e africanas:

Apresentamos o complexo da Jurema como parte da ideologia indígena e 

africana, e como um fenômeno social que resistiu às incursões da comi-

nação europeia, subordinando-se à mesma, sem, no entanto, perder suas 

características e unindo elementos rituais dos indígenas e negros, que se 

adaptavam às condições crescentes de urbanização e envolvimento na 

sociedade nacional (Mota, 2006, p. 19).

O Catimbó ainda é uma espiritualidade norteadora de Pernam-
buco, seja nos territórios indígenas e quilombolas homologados, 
sobretudo no Agreste e Sertão; seja nas Zonas da Mata – aqui, com 
foco na Mata Norte –; seja, ainda, nas periferias das áreas urbaniza-
das, principalmente com os processos de desterritorialização das 
comunidades tradicionais e o êxodo para a metrópole em eclosão, 
formando regiões de Recife conhecidas pelo culto de Jurema, como 
os bairros que contemplam o que foi chamado de catimbolândia 
(Halley, 2016) e os arredores de Afogados e Mustardinha. 

Mesmo com esse histórico, há poucas iniciativas em torno de 
salvaguarda e patrimônio dos pilares do culto à Jurema. Este traba-
lho focaliza a Jurema como guia de memórias, narrativas e conti-
nuidades de saberes, manuseios e modos de lidar com oralidades e 
peças sagradas. Appadurai (2008), ao dissertar sobre a vida social 
dos objetos, afirma que nossa ótica em torno da cultura material é 
condicionada a ignorar os significados além das transações eco-
nômicas e motivações humanas; neste caso, as peças apresenta-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a das transcendem a vida social dos objetos e atingem o intermédio 

entre o social e o sobrenatural – ou melhor, o encantamento.

“A juremeira é pau forte […]”: retomando matas 
que o fogo não esvaiu

O pau que for forte 

Eu vou derrubar 

Só não derrubo a jurema 

O angico e o vajucá! 

(Cântico de Jurema, domínio público)

Escrever trabalhos sendo integrante do meio a ser analisado 
é uma experiência que me atravessa desde que descobri que a 
antropologia e a museologia põem no campo da escrita o que, para 
mim, já reside na vivência e na prática. Esses campos do conheci-
mento tomam nota de vivências como as minhas como cultura e 
arquivo, porém, não raro elas são escritas entre aspas, como dito por 
Manuela Carneiro da Cunha (2009). “Cultura com aspas” é o caráter 
performático de fetichização pela apropriação de saberes que nada 
têm de relação com o grupo social que os carrega como rede de cos-
tumes. Minha infância na Jurema foi uma rede sem aspas. 

As experiências testemunhadas na maioria das bibliografias 
sobre o contato com a Jurema são, em suma, as de pessoas que a 
descobriram – com o peso que a palavra “descobrimento” carrega. 
Seguidamente, essas experiências são descritas a partir de uma 
ótica distanciada da ontologia do culto. A relação desse descobri-
mento, geralmente, vem carregada de autoridade (Clifford, 2002), 
reproduzindo um padrão semelhante ao das invasões recorrentes em 
Abya Yala, num disfarce de “pôr à tona” saberes não acessados (pelo 
ocidente), todavia operando como um aspirador, ou seja, extraindo, 
sem responsabilidade, o que o meio tem a ofertar. Não me recordo de 
ter descoberto a Jurema, uma vez que nasci dentro dela.

Essa conjuntura de descobrimentos produziu vastos escritos 
absurdos, que deram subsídio para manter o culto à Jurema em 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a um ostracismo e sob estigma perante o senso comum, reiterando 

o locus da autoridade. Lila Abu-Lughod (2020) salienta que toda 
escrita conta histórias parciais, visto que quem narra tem a inten-
ção específica de atingir sua audiência “iluminando” determinada 
temática ou ponto, em detrimento de outro – o que possibilita his-
tórias situadas. Sendo assim, é necessário desenvolver, aqui, um 
trabalho crítico, que instigue temas relevantes para os sujeitos da 
pesquisa, tensionando os empecilhos de seu bem-estar social, com 
o objetivo de participar como uma das vozes nele implicadas. Pare-
ce-me que Abu-Lughod se percebe mais feminista que antropóloga; 
tenho o mesmo sentimento em relação a ser juremeiro, quando 
reflito sobre minha carreira acadêmica. 

Desse modo, trago expressões e toadas usuais do Catimbó, 
sem, necessariamente, discorrer sobre elas ou torná-las mais explí-
citas para quem as lê. Meu intento não é excluir a compreensão 
dos indivíduos não habituados ao universo juremeiro, mas conec-
tar mais pessoas “de dentro” aos trabalhos que resultam em reali-
dades próximas da ciência. Neste ponto, ressalto: não me refiro ao 
modelo definidor da epistemologia cartesiana, racional. 

Todo caboclo tem ciência

Meu Deus, aonde será?

Tem a ciência divina

Do tronco do Juremá

(Cântico de Jurema, domínio público).

Contrariando a lógica positivista de distanciamento, é indisso-
ciável do ser que escreve o seu local de escrita, pois, mesmo abster-
-se de posição já é uma localização teórico-política. Se os sujeitos 
que participam da pesquisa são atravessados por relações inter-
pessoais (de poder), estas não podem ser sepultadas pelas grandes 
teorias, pois a amplitude das relações entre os sujeitos (negando-
-se o objeto de pesquisa) é que deve ser exaltada. Meu saber locali-
zado fica em Timbaúba, município da Mata Norte (PE), onde meus 
bisavós maternos, Rosa e Luiz Marinho Falcão, residiam. A Mata 
Norte tem um histórico de aldeamentos importantes (Silva; Dantas, 
2023); mesmo cercada de usinas, sustenta, no seu ar, a resistên-
cia dos terreiros e brinquedos, que se imbricam. Conhecida como a 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a região do Baque Solto, Caboclinho, Cavalo-marinho, Boizinho, Coco 

de Engenho, Catimbó e Mazurca, todas essas manifestações são de 
suma importância na manutenção da memória originária da região.

Meus bisavós tocavam o Centro Manoel Levino, repleto de afi-
lhados, consulentes e demais familiares frequentadores, como 
filhos e sobrinhos. O espaço era unicamente dedicado à Jurema de 
encanto, localizava-se no bairro de Timbaubinha e foi fundado em 
1931, antes do período Agamenon Magalhães,4 que instituiu o “que-
bra” de 1938. O interventor investiu em uma política institucional 
que atrelou forças militares para perseguir e invadir casas, princi-
palmente de Jurema, cujos frequentadores foram tomados como os 
mais degenerados no campo das religiões espiritualistas. Exalto o 
termo “combate ao Catimbó”, cunhado por Zuleica Campos (2009), 
no lugar de “quebra do Xangô”, uma vez que é notável o alvo mais 
forte nas casas de Jurema Sagrada. 

A política do combate foi um exercício do Estado Novo (1938-
1945). Nas batidas, os fiéis poderiam ir presos, assim como as peças 
litúrgicas poderiam ser destruídas ou apreendidas. A partir disso, 
criou-se (mais) uma conexão museológica entre a apreensão e o 
arquivamento de elementos sagrados, dado que assentamentos, 
maracás, cachimbos e demais peças iam para arquivos da polícia. 
Seguidamente, tais elementos passaram a habitar reservas técni-
cas e/ou exposições, ato comum desde os seculares gabinetes de 
curiosidades, como visto em Athias (2019), que frisa a necessidade 
de enxergarmos esses artefatos não como coisas, mas como obje-
tos vivos. Linda Tuhiwai Smith afirma que essas fragmentações 
sistemáticas dissecaram o mundo indígena e, consequentemente, 
o das demais comunidades tradicionais, mundos cujos pedaços 
compõem as estruturas dos museus.

Para descobrir em que medida esse processo foi fragmentado, basta ir a 

um museu, uma biblioteca ou a uma livraria e perguntar onde estão locali-

zados os povos indígenas. No entanto, a fragmentação não é um fenômeno 

4   Com a ditadura Vargas do Estado Novo, a laicidade foi rompida. O ditador implementou 
o cargo dos interventores, que atuavam no lugar dos governadores, sendo Magalhães o res-
ponsável por dirigir Pernambuco à época.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a do pós-modernismo, como muitos parecem afirmar. Para os povos indí-

genas, a fragmentação tem sido a consequência do imperialismo (Smith, 

2018, p. 41-42).

O culto originário foi sendo passado hereditariamente, até che-
gar em mim e em alguns primos, que compomos a quarta geração 
de continuidade. Mesmo com essa consciência de linhagem e tendo 
a prática cotidiana desde a infância, era notável que ainda pairava 
uma espécie de receio em alguns familiares, quando tocávamos 
nos assuntos do passado de forma mais aberta. Quando criança, de 
maneira implícita, sentia que não era seguro falar sobre a Jurema 
fora de casa. Só criei um senso político de estima com cerca de 15 
anos;5 desde então, deixo de ser só praticante e passo a ser também 
militante. A partir do ingresso na academia, à prática e à militância, 
somou-se o trabalho do pesquisador. 

Na tentativa de aprofundar informações do século XX e salva-
guardar, como acervo, as oralidades com foco na Jurema, na ances-
tralidade indígena, nos elos territoriais entre os fluxos da Mata 
Norte para a capital e buscando dialogar com a permanência da 
prática na atualidade, decidi iniciar, em 2023, o projeto de memó-
ria “Corredor do mundo inteiro”, entrevistando as mais velhas da 
família, usando o audiovisual como metodologia documental, em 
colaboração com a Feane Lab6 e publicando os achados em uma 
espécie de museu virtual.7 Ana Manoela Soares Karipuna (Soares, 
2022) afirma que os saberes das idosas advêm dos conhecimen-
tos e memórias que elas apreenderam com as/os mais velhos, já 
falecidos; assim, elas transmitem aos mais novos tanto as narra-
tivas quanto as histórias e memórias sociais, a partir das próprias 
juventudes. A autora frisa que essa irradiação de saberes é respon-

5   Idade em que ingresso no Quilombo Cultural Malunguinho (QCM), instituição responsável por 
realizar ações educativas e culturais exaltando a Jurema Sagrada e suas tradições, com a finali-
dade de erguer a bandeira da Jurema, na luta contra o racismo religioso. Põe a figura de Malungui-
nho como símbolo de luta negra e indígena, além das referências puramente africanistas.

6   Produtora audiovisual com foco em memória e cultura indígena, sob coordenação de 
Gabriela Feane Monteiro, professora, cineasta, artista visual e indígena de origem Fulni-ô (PE) 
em contexto urbano.

7   Os materiais visuais e textuais criados estão sendo divulgados na página do projeto, na 
rede social Instagram: @corredordomundointeiro. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a sável por moldar a memória coletiva da comunidade, dado que as 

memórias das antigas só sobrevivem quando se tornam, também, 
a memória dos mais jovens.  

Soares ratifica seus trabalhos com as próprias vivências na 
comunidade de que faz parte, tendo como sujeitos de pesquisa 
entes, parentes e a si mesma – “[…] trazendo até os espaços da aca-
demia as histórias de sua mãe, tias e avós, costurando memória 
viva e palavra escrita” (Soares, 2022, p. 8). De forma semelhante, 
esta escrita surge dos diálogos com minhas tias Jandira, Jacyra e 
Jacy, três idosas responsáveis por sustentar parte do legado jure-
meiro e que conviveram com as práticas tradicionais ainda na Zona 
da Mata. Naturais de Timbaúba, passaram a residir em Recife por 
motivos diversos, principalmente para que tivessem maior proxi-
midade com os familiares que já haviam migrado e para cuidarem 
melhor da saúde.

Sendo a Jurema uma tradição cerceada, com apagamentos e 
lacunas coloniais, foi urgente a corrida para registrar essas senho-
ras e começar um acervo de memórias juremeiras, uma vez que, a 
qualquer momento, as anciãs poderiam adormecer suas sabenças. 
Essa concepção almeja ser um acervo construído a partir de den-
tro, ou seja, a partir de quem tem um olhar de pertencimento em 
relação ao que se documenta. Coloca-se, portanto, distante de uma 
episteme da museologia que exotiza e coisifica os objetos por meio 
do arquivamento (mesmo que de forma subjetiva), como afirma 
Mbembe, como um sepultamento, removendo seu tempo e sua vida 
com a autoridade de quem detém os arquivamentos:

Muitos fatores estão envolvidos nessa experiência subjetiva dos arquivos: 

quem os possui; de que autoridades eles dependem; em que contexto polí-

tico eles são visitados; sob que condições eles são acessados; a distância 

entre o que se procura e o que se encontra; a maneira como são decodi-

ficados e como o que é encontrado ali é apresentado e tornado público 

(Mbembe, 2002, p. 23).

As oralidades expressas pelas anciãs são entedidas, aqui, como 
patrimônios, sendo elementares para a hereditariedade, a partir da 
memória social que elas carregam, uma vez que “a memória social 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a é resultado dos modos como selecionamos e reconstruímos, por 

meio dos atos de lembrar e esquecer, o que será rememorado ao 
longo das gerações” (Gomes, 2017, p. 112).

Além da produção de acervo documental audiovisual com as 
mais velhas, o projeto de memória “Corredor do mundo inteiro” 
busca mapear e salvaguardar elementos que não foram arquivados 
pela lógica da coisificação, a saber, artefatos sagrados de longa data 
que não foram perdidos, destruídos ou folclorizados; em seguida, 
busca desenvolver escritos e registros sobre eles. Hugues de Vari-
ne-Bohan (1979) afirmou, em entrevista, que nosso senso de patri-
mônio cultural é visto e definido sob a ótica eurocentrada; assim, 
o que recebe o direito de ser protegido como patrimônio resguarda 
etapas e marcos colonialistas. Debater sobre a durabilidade de um 
bem reflete a discussão sobre qual poder simbólico esse bem car-
rega. Todavia, tal poder simbólico é medido a partir de um viés que 
não considera outras narrativas de memória e salvaguarda, para 
além do que hegemonicamente indica-se salvar.

Em um Estado cujo projeto de destruição e negligência em 
relação aos artefatos de valor simbólico para as comunidades tra-
dicionais está em vigência desde o período colonial, é de grande 
valia nos aprofundarmos no planejamento arbitrário de manter os 
instrumentos sagrados em ostracismo. Encontrei, na “Hemeroteca 
Digital Brasileira”, uma gama de casos em matérias jornalísticas 
constatando os atentados; na busca, afunilei periódicos pernam-
bucanos e indiquei “catimbó” como palavra-chave. Trago como 
exemplo esta publicação do Jornal Pequeno (PE):

Ha dias o capitão Pedro Delphino, subdelegado da Magdalena, recebeu commu-

nicação de que no logar Estrada da Boiada, em Afogados, funccionava todas 

ás noites uma sessão de catimbó, na qual tomavam parte grande numero de 

crentes daquella bruxaria. Hontem, aproximadamente meia noute, aquella 

autoridade acompanhada de praças, deu cerco á casa referida, justamente 

quando funccionava o catimbó. A autoridade penetrou no recinto surprehen-

dendo todos e fez logo apprehensão dos objectos precisos para aquella ceri-

monia. […] os objectos apprehendidos foram: fumo, cartas, jurema, cachimbos, 

mangericão, etc. Estes pertences do catimbó foram remettidos ao dr. Casado 

Lima, que mandou-os jogar no rio (Jornal Pequeno, 1909).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a Suzenalson Santos Kanindé (Santos, 2021) afirma, sobre a 

importância de objetos simbólicos que carregam a memória de 
determinada comunidade, que seu resguardo, redigido pela própria 
comunidade, reaviva os sentimentos de memória coletiva, conside-
rando a história que carregam. Desse modo, a museologia de contra-
-arquivo, imersa em comunidades e/ou coletivos de resistência con-
tra-colonial, reafirma o local museológico (ou contra-museológico) 
como estratégia para angariar direitos, visibilidade e afirmação de 
identidades e costumes que foram historicamente vilipendiados.

Abrindo mata fechada: o triunfo do espiral na luta 
contra o epistemicídio

As matas estão fechadas 

Eu já mandei abrir. 

Quem tem sangue de cabôko 

Tá na hora de cair! 

(Cântico de Jurema, domínio público)

O ponto de partida deste projeto foi a convivência diária com 
minha tia-avó Jandira, que, no ano de 2024, completou um século 
de vida. Tia Janda, como é carinhosamente chamada, residiu 
comigo por mais de dez anos. Com um quadro que se assemelha 
ao Alzheimer, pois não apreende muitas informações atuais, tem 
aptidão para se comunicar a partir de um tempo-espaço passado, 
visto sob o ângulo linear ocidental. Antes dessa condição, tia Jan-
dira já anunciava sobre ancestralidade: “nossa família vem dos 
índios da Penha”. Penha, no Rio Grande do Norte, é como popular-
mente chamavam o município de Canguaretama, local onde minha 
bisavó, sua mãe, nascera e crescera, até casar-se e se mudar para 
Timbaúba. Dos tantos povos presentes no Rio Grande, Potiguaras 
residem em Canguaretama e ainda hoje lutam pela demarcação de 
suas terras, ainda não homologadas.

Devido à circustância de saúde de tia Janda, ao longo das 
entrevistas e registros, as informações referentes à Jurema vieram 
à tona a partir do seu prisma de realidade, com a menção a nomes, 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a lugares, informações e fatos outrora não tão comentados, ou mesmo 

descobertos por outras pessoas. Ela destacou justamente o que o 
projeto colonial de apagamento queria fazê-la esquecer, remetendo 
à ferida ou ao trauma colonial exposto por Grada Kilomba (2019, p. 
39), aspecto responsável por privar o sujeito da própria identidade, 
em uma sociedade eurocentrada. Mbembe (2002, p. 24) ressalta 
que o processo de esquecimento, a partir do epistemicídio, dá aber-
tura para o que é esquecido ser cooptado pelo folclore e, de forma 
concomitante, apropriado pelo universo da mercadoria. A disputa 
entre o embaralhamento das memórias decorrente da idade –iro-
nicamente, tido como sinônimo de esquecimento – e o epistemi-
cídio da ferida colonial fizeram viver o que o paradigma ocidental 
almejava que morresse: a ciência da Jurema como memória viva; a 
identidade étnica de remanescência originária.

Sentada em uma cadeira de rodas, tia Janda não consegue 
locomover-se sozinha. Feane posicionou a câmera perto dela, que 
não se sentiu envergonhada – ajeitava os cabelos para sair bem no 
registro. Acendi uma vela para evocar os caboclos e coloquei uma 
cuia com a bebida da Jurema sob a mesa; sem os espíritos, não 
existiria a permissão para realizar tal trabalho. Ela olhou ao redor 
e pediu para que eu colocasse colônia de alfazema em suas mãos, 
como um rito de início. Sabíamos que o longo da conversa seria 
repleto de altos e baixos entre os tempos espirais, contudo, quase 
nada afeta Jandira quando o assunto é encantaria e ancestralidade. 

Sobre a metodologia da entrevista, não existiu formulação 
de questionário, roteiro de entrevista qualitativa, tampouco o que 
alguns chamam de “namoro etnográfico” no espaço selecionado 
para a investigação. Peirano (2014) reitera que as pesquisas de 
campo não têm momento certo para começar, valorizando pesqui-
sas geridas com a organicidade das relações sociais. Pactuo com 
sua colocação a respeito do imbricamento entre etnografia e teoria, 
visto que toda produção etnográfica pode ser lida como uma contri-
buição teórica, tornando-se referência.

Iniciei a entrevista à tia Jandira perguntando qual era o seu 
nome, ao que respondeu com tom de orgulho: “Jandira Marinho Fal-
cão! Abelha de mel quer dizer Jandira… Jandira quer dizer abelha 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a de mel. É indígena, é um nome indígena… Lá pro lado do Rio Grande 

do Norte”.8 No meio da resposta, mesmo sem conexão direta com 
a pergunta, ela cantava linhas para os encantados, o que se repe-
tiu ao longo de toda a conversa e levou a que as perguntas fossem 
refeitas e postas em foco novamente, mesmo quando atravessadas 
por outro cântico. Perguntei se era verdade que sua família era de 
juremeiros, tanto seu pai quanto sua mãe:

Jandira: “Juremeiro? Se eram da religião? Muitíssimo! E continua sendo. 

Fomos criados dessa maneira, e minha mãe também soube muito bem 

criar pra ensinar a gente como vivia aquela vida, tiveram dez filhos, não é 

graça não.” 

Henrique: “A senhora lembra das reuniões?” 

Jandira: “De tudo! Fazia reuniões de caboclo. As reuniões aconteciam, mas 

tinha uma religiosa certa, na quinta-feira de noite papai fazia a reunião. […] 

As de caboclos eram mais sérias, porque é muito sério. A gente ia, mamãe 

às vezes fazia domingo de manhã, dia de feriado. Tinha a gaita mestra… ‘Ao 

som da gaita eu venho’! E lá em casa todos tinham um padrinho.

O padrinho a que ela se refere é um espírito encantado que apa-
drinha os discípulos e atua como seu guia. Os dez filhos foram batiza-
dos na Jurema ainda muito pequenos e logo ganharam um padrinho 
ou uma madrinha, sendo eles um Mestre, uma Mestra, um Caboclo 
ou uma Cabocla. No caso de Jandira, ela foi batizada por Mestre Car-
los e por Reis Malunguinho. Cada um tinha o seu particular, podendo 
ocorrer de um encantado se demonstrar padrinho ou madrinha de 
mais de uma pessoa. Ademais, existem os encantados patronos da 
família, ou seja, os dopai, com destaque para o Mestre Manoel Levino, 
que dava nome ao Centro dedicado aos trabalhos espirituais, e os 
caboclos Rei Tamandaré, assim como a devoção unânime aos encan-
tados de sua mãe, a Cabocla Maria Amélia e o Reis Kanindé.

As respostas eram recheadas de cantigas que alinhavavam as 
reflexões de Jandira. Em seguida, ela parou de conversar e adentrou 
uma seara de cânticos. Entoou para o Reis Malunguinho, Mestre 
Manoel Cadete, Rei Tamandaré, Reis Kanindé e Mestre Cangaruçu. 
Tia Janda canta todos os dias, na maior parte das vezes sozinha, 

8   A entrevista feita com Jandira aconteceu em Recife (PE), em 2023.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a em algumas ocasiões, acompanhada de alguém que se senta ao 

seu lado e responde a cantiga como interação. Os pontos de Jurema 
são, para ela, um exercício de memória, o que garantiu o não apaga-
mento de uma série de linhas pouco evocadas nas reuniões atuais. 
Parei de fazer perguntas e passei a iniciar as primeiras frases de 
algumas linhas, para que ela desse continuidade.

Existem dois cadernos escritos à mão, com todos os cânticos, 
descrições de ritualísticas, notificação de reuniões e nomes de fre-
quentadores do Centro Manoel Levino, o que garante parte da salva-
guarda dessa oralidade. Existia um caderno matriz que, no entanto, 
se perdeu. Em seguida, outros dois foram sendo produzidos:9 um 
transcrito em 1975, por Jaceguay Marinho Falcão (seu irmão, já fale-
cido), com 67 páginas preenchidas; e outro, em 1980, por Juracy Mari-
nho Falcão (sua irmã mais velha, também falecida), com 64 páginas. 

Mesmo com esses documentos que compõem o acervo des-
coisificado do projeto de memória “Corredor do mundo inteiro”, a 
garantia do culto não é salva pela escrita, uma vez que só através 
da invocação oral e da tonalidade correta é que se tem êxito no con-
tato com os ancestrais. Não à toa, algumas entidades, que estão 
presentes nos cadernos, podem ter seus cultos adormecidos, caso 
não haja o aprendizado, pelos mais novos, de como abalar o espí-
rito de sua cidade encantada. Mesmo assim, a importância desses 
materiais não é destituída, uma vez que são relíquias da Jurema 
que foram produzidas pela própria comunidade, sem uma relação 
de esvaziamento ou expropriação de saberes e folclorização.

Para além dos cãnticos, a lista de nomes de frequentadores e 
atuantes do centro nos possibilita constatar diversos sujeitos, até 
então invisibilizados, que mantinham uma relação de sociabilidade 
a partir da Jurema. Essa análise notifica Timbaúba como um espaço 
histórico na tradição juremeira, sendo de grande valia um aprofun-
damento de busca das identidades citadas e seus descendentes.  

9   Descobri a existência de um terceiro caderno vigente, entretanto, ainda não o notifiquei, 
tampouco o vi pessoalmente. Tenho como objetivo encontrá-lo para relacionar as informa-
ções com os demais.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a Tia Janda adora folhear os cadernos. Com cuidado, coloquei o 

que foi produzido por Juracy em suas mãos e prontamente ela pediu 
o maracá para acompanhar a leitura das linhas. Abri numa página 
de maneira aleatória e ela cantou, balançando o maracá de coité:

Eu vi um caboclo 

Tocando em uma gaita 

Oh, gaita encantada, 

Oh, gaita riá [real] 

Ele tocava, 

Ele curava, 

Com seu maracá 

(Cântico de Jurema, domínio público). 

Figura 1. Caderno trascrito por Jaceguay. Linha do encantado Mestre 
Mané [Manoel] Maior. Crédito: Feane Monteiro, 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Figura 2. Caderno transcrito por Juracy. Linha do encantado Mestre 
Malunguinho. Crédito: Feane Monteiro, 2024.

Me dediquei à construção de materiais, em conjunto com tia 
Janda, por ela ser a mais velha, o que culminou em um acervo de 
fotos, gravações e vivências únicas obtidas ao seu lado. Em setem-
bro de 2025, Jandira se encantou, tendo ultrapassado os 100 anos, 
e deixou o legado de ser uma das mais longevas juremeiras de Per-
nambuco. Os materiais produzidos são os únicos registros dela a 
respeito da prática ancestral da Jurema, sendo de grande valia para 
a história e a antropologia dos povos e comunidades tradicionais 
da Zona da Mata Norte pernambucana. Foi uma perda irreparável na 
comunidade juremeira, considerando que é cada vez mais escasso 
o número de pessoas que conviveram com as práticas das primei-
ras décadas do século XX, limitando esses conteúdos aos livros dos 
folcloristas e etnólogos da época.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Figura 3. Jandira posa 
para ser fotografada. Destaca 

um dos cadernos de cânticos  
da Jurema, ao mesmo tempo 

que impõe o maracá.  
Crédito: Feane Monteiro, 2023.

Figura 4. Jandira lendo 
um dos cadernos de cânticos da 

Jurema e cantando. Crédito: Hen-
rique Falcão Nunes de Lima, 2023.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Figura 5. Jandira cantando para a Jurema, em frente ao altar. 
Crédito: Feane Monteiro, 2024.

Dispus-me a procurar a irmã Jacyra, outra tia-avó minha, que, 
em 2023, contava 94 anos, ainda era lúcida e era a única, além de 
Jandira, na geração dos dez irmãos. Tímida, Jacyra nutria muita fé 
pelos caboclos da Jurema, principalmente na Cabocla Maria Amélia 
e na Tapuya Kaaipora. Estava com câncer. Perder uma anciã vai além 
da perda afetiva, é o adormecimento de sabenças não acessadas, 
que são esquecidas pelos mais novos e, por consequência, morrem. 
Tia Jacyra sabia que ia morrer, estava melancólica há dias; surpreen-
dentemente, suas filhas disseram que a conversa comigo trouxera 
uma alegria perceptível para a mãe, o que me alegrou duplamente. 

Quando cheguei ao seu apartamento, no centro do Recife, ela 
estava sentada numa poltrona no canto da sala; ao seu lado, havia 
uma mesa com o retrato de sua mãe, um jarro de flores brancas 
e uma garrafa de perfume de alfazema. Balancei um maracá para 
chamar as forças invisíveis e o coloquei na frente do retrato de 
minha bisavó. Iniciei com as mesmas perguntas introdutórias da 
conversa anterior, pois sempre me chamou a atenção os nomes de 
meus parentes. Ela respondeu: “Jacyra Marinho Falcão... Rodrigues. 
Meus pais trabalhavam com espiritismo, que é coisa de indígena, 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a né, então eles pensaram nisso, porque é um nome indígena, Jacyra. 

Jacy eu sei que é lua, mas Jacyra eu não lembro o significado”.10

O começo da entrevista foi vago e lento, entretanto, creio que 
a espiritualidade atuou nos ares e Jacyra se animou a relatar as 
coisas. Perguntei como era o espaço do Centro Manoel Levino, onde 
aconteciam as reuniões de Jurema. Sua resposta foi:

Era uma casa simples. Tinha a bengala do Mestre Angico, um... assim [sinal 

com as mãos de algo arredondado] com o torrado, que é tabaco. Vela não fal-

tava. Era o Centro Manoel Levino, e tinha uma toalha bem grande e bordada 

com o nome, não sei que fim levou. Era muito linda, bem pintada, com bar-

ras, flores. Não sei que fim levou. Todas as 18 horas era acendida uma vela. 

Todos os dias! E muita gente ia fazer reunião, quem tivesse aperreado com 

alguma coisa, quem quisesse saber mais de algo que já sabia, aí davam 

conselhos, faziam até remédios, que passavam. Mas papai se manifestava 

nessa hora, né, não era de cabeça, era manifestado. […] Tinha reunião que 

era só pra passar remédio e outras só pra conselhos de casa, resolver. 

Jacyra destacou a presença dessa toalha por mais de uma vez e 
ficou se perguntando onde ela estaria. A toalha de Manoel Levino ser-
via para forrar a mesa da Jurema, assim como era posta no chão para 
indicar uma reunião em determinado local. Deste modo, não era uma 
simples toalha, mas uma espécie de portal que demarcava um terri-
tório sagrado sendo acordado. Foi bordada à mão, na década de 1940, 
por Julita Mota, conhecida pelo apelido de Tia Du, consagrada para o 
Mestre Angico e principal afilhada de Jurema de Luiz Marinho Falcão. 
Du fora a zeladora do centro, em conjunto com os familiares de Luiz. 
Após o fechamento do centro, a toalha foi guardada por Jaceguay, 
ainda em Timbaúba, e posteriormente foi levada para a casa de seu 
irmão, Luiz Marinho Falcão Filho, que havia se mudado da Mata Norte 
para Recife e tornou-se um dos responsáveis por realizar a sucessão 
das reuniões de Jurema, agora na capital.

A toalha tem 2,13 metros de comprimento por 1,41 metros de 
largura; no meio, tem bordado o nome do encantado Manoel Levino, 
rodeado de flores e ramos, remetendo à natureza sagrada, e uma 
série de traçados triangulares, como grafismos coloridos, decoran-

10   A entrevista com Jacyra foi feita em Recife (PE), também em 2023.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a do-a por completo. Atualmente, está em minha residência e com-

põe o acervo litúrgico juremeiro do projeto de memória “Corredor 
do mundo inteiro”.

Em O folclore mágico do Nordeste, livro de Gonçalves Fernandes, 
no capítulo nomeado “As mesas de Catimbó. Ritual mágico”, pude 
encontrar menção ao uso de toalha para demarcar uma ritualística 
da Jurema. Segundo o autor, chamavam de mesa qualquer sessão 
de Catimbó, mesmo quando a cerimônia não era realizada numa 
mesa. Ele descreve uma reunião e pontua a presença da toalha 
como um dos elementos centrais: 

Na casa do catimboseiro, construida de massapé, na sala dos fundos, espé-

cie de sala-de-comer, estava no chão, ao centro, uma toalha de algodão 

quadriculada. Tinha no meio um crucifixo pequeno e ao redor, pratos fun-

dos, cheios de fumo picado, alternados com castiçais grosseiros com velas 

acesas. Todos ao redor da “mesa” (apesar de estar diretamente sobre o 

chão de terra batida, chamam a arrumação de mesa), inicia o catimboseiro 

a sessão (Fernandes, 1938, p. 90).

Figura 6. Toalha encantada do Mestre Manoel Levino, erguida por Fla-
vius Falcão, discípulo do Caboclo Cipó das Matas, e Maria Luiza Falcão, dis-

cípula do caboclo Ubirajara e da cabocla Maria Amélia. Ambos compõem a 
quarta geração de culto. Crédito: Feane Monteiro, 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Figura 7. Toalha encantada do Mestre Manoel Levino. Registro para o 
acervo do projeto de memória “Corredor do mundo inteiro”.  

Crédito: Feane Monteiro, 2024.

Com naturalidade, tia Jacyra passou a contar sobre as entida-
des que atuavam nos corpos dos juremeiros. Pude recolher relatos 
de causos, visões, reuniões feitas no escuro, debaixo de árvores, em 
que eram convocados não só os familiares sanguíneos, mas outras 
pessoas que compunham uma espécie de clã.11 

Me lembro na casa de dona Zefinha, em Timbaúba. Papai ia e fazia com 

Dona Zefinha Brás, que foi madrinha de teu avô. Era uma sessão bonita, no 

mato, no mato mesmo! No chão. […] Eu me lembro as linhas, a gente can-

tava todas as linhas, tinha obrigação de cantar aquelas de caboclo, né. A 

religião pra papai era a base de caboclo. […] A gente rezava a sessão. Rezava 

para Mestre Carlos, rezava muito para Mané Maior. Tinha que rezar pra tudi-

nho, agora era cantando, cantando é rezando. E isso era no mato, assim... 

debaixo de um pé de açafrão... coisa que assim, bem normal. 

Sobre Mané Maior – visto na imagem do caderno de Jaceguay 
e no relato de Jacyra –, ao longo das investigações, encontrei men-

11   Os membros tinham relações sociais entre si que excediam a convivência religiosa. Os cul-
tos aconteciam nas residências dos participantes, na natureza e, principalmente, no Centro 
Manoel Levino.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a ção a essa entidade na obra Nossa serra, nossa terra (Mendonça et al., 

2012), em que é citada como um dos encantados cultuados desde 
os antepassados até os dias atuais, dentro dos rituais do povo 
Pankará, no sertão de Pernambuco.

Tia Jacyra falou sobre um pé de Jurema que era cultuado pelo 
clã, plantado em um terreno atrás da casa de Dona Zefinha Brás. 
Constantemente, faziam reuniões ao seu redor, mesmo quando 
era noite e não havia energia elétrica nos sítios de Timbaúba. Essa 
prática foi bem descrita por Vandezande (1975) e Salles (2010), que 
fizeram campo onde outrora era o aldeamento Aratagui, no Acaes 
(Alhandra [PB]), local famoso por cultuar pés de Jurema seculares, 
chamados de cidades encantadas – árvores vivas que representam 
a presença da própria entidade, manifestada na planta.12 Sob esse 
ponto de vista, a Jurema deixa de ser mais uma entre tantas árvores 
e passa a ser morada e portal de comunicação com um encantado, 
representando um local sagrado de rotura do espaço por meio de 
uma hierofania (Eliade, 1992, p. 25). 

Eu desconhecia a existência da árvore mencionada por tia 
Jacyra, e seu relato me instigou a, posteriormente, investigar sobre 
o pé de Jurema Encantada do clã de meus familiares e sua coma-
dre. Até então, meu espaço se resumia à sala de tia Jacyra, mas, 
de forma espontânea, o diálogo me guiou para um novo local de 
pesquisa, a ser investigado no futuro. Considerei uma abertura de 
mata fechada. 

Tia Jacyra olhava para a foto de sua mãe com olhar saudoso, 
perguntei quem era aquela mulher, já sabendo a resposta. Ela disse:

Na foto? Mamãe, né. Diziam que, quando ela era mais moça, como eu 

assim, eu me parecia muito com ela. O povo antigo que diz. Era o cabelo 

aqui [mão indicando a cintura], bem morena, dente bem alvo e separadi-

nho um do outro... tipo índia, né. Ela tinha muita fé. Eu tenho muita fé, mas 

tenho muito medo, pra receber eu tenho medo, mais moça era outra coisa, 

mas eu mais velha acabei mais com isso. […] Mas gostar… é até o fim da 

12   O sítio do Acaes, também escrito “Acais”, com as cidades originais, estruturas das casas 
e espaços de convivência religiosa, fora destruído por latifundiários em 2008. Hoje, o único 
edifício restante é a capela São João Batista, conhecida como igrejinha do Acais, e o túmulo 
do Mestre Flósculo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a minha vida, né? Tô esperando a minha vez para a cabocla Maria Amélia me 

levar, que é minha madrinha. Ela me levar. Não sei se vou ver meus pais, 

se eu tenho essa áurea para ver os pais. É esperar ir pra Cidade... São sete 

cidades, sete, né. Vou começar pela primeira. 

As cidades citadas são planos espirituais onde moram os 
encantados (cidades, reinos, aldeias), para onde os discípulos da 
Jurema acreditam que vão após falecerem. É comum o culto às sete 
cidades principais, todavia, não se sabe o número exato de planos 
espirituais compreendidos na tradição. Com o andar das horas e 
pela necessidade de ela descansar, agradeci por tantos aprendiza-
dos, afirmando o quanto tinha amado aquela noite, e me impressio-
nei com o valor que tia Jacyra dava à memória. Ela respondeu:

Amei foi eu de ter vocês, só de ver vocês foi lindo… Foi um prazer muito 

grande. Não sabia que no meu resto de vida ainda podia ter uma alegria 

dessa. Tava faltando um restinho pra acontecer uma coisa tão boa pra mim. 

Eu dou valor! Não sei se os outros dão, mas eu dou o valor. Até o finzinho eu 

serei sempre Jacyra, e quem contar com Jacyra conte com uma mulher de 

verdade. Graças a Deus. Muito obrigada pela atenção. 

Me despedi de tia Jacyra, em todos os sentidos. Foi de suma 
importância ter captado suas memórias em oralidades e organi-
zá-las como acervo, visto que, quatorze dias depois dos registros, 
a Cabocla Maria Amélia veio buscar sua afilhada para a Cidade – 
Jacyra se encantou. Assim como aconteceu com Jandira, os regis-
tros dessa conversa são os últimos – e únicos – relatos de Jacyra 
sobre a Jurema e acerca de suas lembranças sobre ancestralidade 
e ascendência indígena.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Figura 8. Jacyra 
minutos antes de começar a 

gravação. Crédito: Henrique 
Falcão Nunes de Lima, 2023.

Figura 9. Jacyra cantando para a Cabocla Maria Amélia. 
Crédito: Feane Monteiro, 2023.

Encerrando o ciclo das oralidades com as anciãs, fomos à resi-
dência de Jacy, conhecida como Teté. Ela é a primeira neta de Luiz 
e Rosa, a primogênita do primeiro filho deles, Josafá Marinho Fal-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a cão,13 e nasceu quando seus pais ainda eram jovens. Dessa forma, 

a diferença de idade entre Jacy e suas tias e tios não é tão grande. 
Foi batizada na Jurema aos oito dias de nascida, sendo discípula do 
Mestre Major do Dia. Hoje, com 88 anos, é considerada pela família 
uma das principais guardiãs dos saberes tradicionais, tendo em 
vista que decidiu seguir os passos dos avós e dedicar-se por inteiro 
à vida espiritual. Dispõe, em sua casa, de um quarto onde está a 
mesa de sua Jurema, com dezenas de pertences sagrados, que ela 
diz não querer que sejam desfeitos após sua morte. 

Nasci e me criei na Jurema! Com oito dias de nascida, fui batizada na 

Jurema, quer dizer que eu já conheço antes de saber ler e escrever. Espiri-

tualmente, eu já era Jurema desde que eu nasci. Não tinha noção de nada, 

estava só com uma fralda e camiseta, só isso [risos]. Sem nenhuma vai-

dade, não sabia nem o que era isso. Era coisa espontânea, criança mesmo. 

E não tem nenhuma figura desse tempo mais… não tem nada, nem fotogra-

fia nenhuma.14 

A respeito de suas memórias de infância com os avós, Jacy 
foi descrevendo as ritualísticas, tanto as que lhe foram passadas 
de forma oral, pelos seus mais velhos, quanto as que viveu poste-
riormente, ao participar das reuniões com o pai e os avós. Em seu 
relato, ela deu destaque a alguns elementos sagrados:

Era o seguinte, ele [seu avô, meu bisavô] fazia aquela reunião toda semana, 

eu nem era nascida ainda, né. Aí vinham os amigos, vinha todo mundo, iam 

os filhos também, assistiam, levavam os meninos, “vem cá”, aí batiza… E 

assim foi crescendo o conhecimento deles, se fortificando. E os amigos 

pedindo. Pedindo, pedindo, pediam pra tudo. Então eles fizeram assim, 

uma corrente espiritual. […]

O centro tinha obrigação de ter um jarro muito bonito de flores, principalmente 

brancas; havia um cálice sagrado com água dentro, e um torradeiro. Pronto, 

era à esquerda de vovô, o torradeiro! E ali ele curava, receitava, ali ele fazia 

amizade e muitas realizações. E vovó recebia também, de forma espontânea. 

13   Para além da possibilidade de ser um nome bíblico, Josafá é citado por Câmara Cascudo 
na obra Meleagro (1978, p. 54) como um dos tantos reinos espirituais que existem na religião, 
junto dos reinos de Vajucá, Tigre, Canindé, Urubá, Juremal e Fundo do Mar.

14   Assim como as demais entrevistas, a conversa com Jacy aconteceu em 2023, em Recife (PE). 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a O cálice citado é comumente chamado de Príncipe Mestre: uma 

taça que representa o próprio espírito, um assentamento. A partir 
daquela taça ou copo, tem-se a conexão direta com o encantado 
que está ali assentado, de modo que ela passa a ter caráter vivo e 
deve ser zelada. Sempre preenchida com água, é um dos elementos 
corriqueiros nas mesas e altares da Jurema. 

O torrado é o modo como Jacy se refere ao rapé, fumo de rolo 
que pode conter ervas e cascas, moído até virar um pó fino, inalado 
pelos presentes, nos rituais. É considerado uma forma de medicina 
e/ou descarrego espiritual; algumas entidades solicitam o rapé 
durante os trabalhos. Para além da espiritualidade, Jacy relatou 
que alguns parentes tinham apreço por cheirar torrado, indepen-
dentemente de estarem imersos em contextos da Jurema, como um 
costume apreendido e repetido fora da religião. O rapé é posto num 
recipiente nomeado de corrimboque, ou corninboque, um taba-
queiro confeccionado do chifre de bode. 

O uso do tabaco é basilar nas ritualísticas de diversas religiões 
de matrizes indígenas, seja inalando, como se faz com o rapé, ou 
fumando, como no caso dos cachimbos. Em Tabaco, corporalidades e 
perspectivas entre alguns povos ameríndios (Araújo, 2016), Ellen Araújo 
disserta sobre a amplitude do fumo e do rapé no Brasil e até nos 
países da fronteira, e sobre como a convivência com essa prática é 
parte modeladora das relações sociais e experiências compartilha-
das para a construção de um indivíduo que é parte de determinada 
comunidade. Visto isso, importa sublinhar que a colonização asso-
ciou o uso do tabaco ao satanismo.

O Príncipe Mestre de Manoel Levino, cálice sagrado citado, 
estava na casa de Jacyra. Antes de ela falecer, entregou-o para os 
meus pais. Atualmente, zelamos por esse assentamento de mais 
de 100 anos de preparo. Pude registrá-lo e escrever sobre ele no 
processo de documentação das peças litúrgicas para o projeto de 
memória. Feito em cristal, leva grafado o nome de Manoel Levino em 
seu corpo, assim como alguns traçados circulares que o decoram 
em detalhes. Segundo Jacy, a peça sempre estava posta no meio da 
mesa de Jurema e era utilizada para trabalhos de cura.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Em relação ao torradeiro sobre o qual comentei anteriormente, 
até então, eu não sabia o seu paradeiro. Iniciei o processo de inves-
tigação com familiares e descobri que ele está na casa de Josafat 
Marinho Falcão Neto, o primeiro bisneto de Rosa e Luiz, sendo o 
mais velho da quarta geração juremeira, à qual pertenço. Neto, como 
é chamado, também pratica a Jurema. Entrei em contato com ele e 
pude acessar pela primeira vez esse elemento. No diálogo, ele me 
contou que, além do corrimboque, resguarda também um pequeno 
maracá, que era utilizado pelo nosso bisavô para abalar a Jurema. 
Perguntei como esses pertences chegaram até suas mãos; ele me 
respondeu que nosso bisavô deu ao seu avô, por ser o primeiro filho; 
seu avô entregou ao seu pai, que o entregou. Ainda acrescentarei os 
registros desses dois elementos e dissertarei sobre cada um deles, 
visto que compõem o acervo encantado.

Figura 10. Registro de um trecho da mesa da Jurema, presente na casa 
de Jacy. Crédito: Feane Monteiro, 2023.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 29/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Figura 11. Jacy 
minutos antes de 

começar a gravação. 
Atrás dela, um quadro 

da representação da 
Tapuya Kaaipora, que ela 

mesma pintou. Crédito: 
Henrique Falcão Nunes  

de Lima, 2023.

Figura 12. Corrim-
boque da Jurema, de Luiz 

Marinho Falcão. Crédito: 
Feane Monteiro, 2025.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 30/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a

Considerações finais

Encerro aqui o recorte desta escrita, afirmando que o projeto 
de memória “Corredor do mundo inteiro” segue em constante pro-
dução de materiais e pesquisas de campo, com o propósito de des-
cobrir e buscar mais desdobramentos da Jurema timbaubense. Pre-
tendo fazê-lo seja no território da Mata Norte, incluindo municípios 
vizinhos, seja no espaço urbanizado da capital, onde reside a maior 
parte da família, que segue praticando o culto do Catimbó-Jurema, 
seja, ainda, em localidades outras, que possam se conectar aos 
fundamentos da pesquisa. 

É de grande valia a organização do acervo encantado, pondo 
à tona a problemática da coisificação e do esvaziamento de peças 
consideradas vivas, onde espíritos e elementos da natureza pou-
sam para trazer os recados doutros mundos. Pude apresentar aqui: 
1) cadernos contendo a transcrição dos cânticos sagrados e das 
ritualísticas; 2) toalha de abrir sessão; 3) Príncipe Mestre de Manoel 
Levino e 4) torradeiro ou corrimboque, responsável por guardar o 
rapé sagrado. 

Após os processos de diálogo com as anciãs Jandira, Jacyra 
e Jacy e de registro de suas memórias juremeiras, pude organizar 
algumas idas e vindas a Timbaúba, tendo interlocução com outros 
sujeitos que proporcionaram a continuidade das descobertas; tais 
relatos irão compor outros escritos acerca do projeto de memória. 
Procurei as netas da citada dona Zefinha, almejando encontrar o 
pé de Jurema; fui também à procura de indivíduos que podiam ter 
feito parte das reuniões pessoalmente, em busca de vivências do 
século passado. Um grande marco foi ter conseguido entrevistar 
a juremeira e iyalorixá Adalgisa Pereira, conhecida como Mãe Teté, 
considerada uma das mais antigas sacerdotisas do município. Ela 
fora introduzida na Jurema por meio de Luiz Marinho e do Centro 
Manoel Levino, uma das suas últimas afilhadas de Jurema. Faleceu 
três meses após o nosso encontro, aos 86 anos, de forma que seus 
registros foram os últimos depoimentos e imagens da sacerdotisa 
compartilhando saberes em torno da Jurema da Mata Norte e trans-
mitindo a rama da Jurema de Manoel Levino. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 31/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a Almejo que esses fatos possam ser explanados em trabalhos 

futuros, sendo esta primeira publicação a superfície introdutória 
de uma longa travessia que se abre. Esta não é uma abertura preda-
tória, pronta para devorar o que acessa, mas se quer como veredas 
abertas num labirinto de alvenarias. Uma travessia que se abre com 
ajucá, mel e fumo de rolo; só assim, o portal adormecido se alvorece 
em alegria para ser pisado. Um chão de memórias que celebram a 
fertilidade de raízes vivas.

Eu quero forças, Tupã 

Eu quero forças do ar 

Atravessei o rio a nado  

Com a cabaça e a ciência 

E eu cheguei agora 

No pé da Jurema!  

(Cântico de Jurema, 

toré do povo Xukuru do Ororubá).

Referências

ABU-LUGHOD, Lila. A escrita dos mundos 
de mulheres: histórias beduínas. Tradução 
de Maria Cláudia Coelho. Rio de Janeiro: 
Papéis Selvagens, 2020.

APPADURAI, Arjun. A vida social das coisas: 
as mercadorias sob uma perspectiva cultu-
ral. Niterói: EdUFF, 2008.

ARAÚJO, Ellen Fernanda Natalino. Tabaco, 
corporalidades e perspectivas entre alguns 
povos ameríndios. 2016. Dissertação (Mes-
trado em Antropologia) – Faculdade de 
Antropologia, Universidade Federal Flumi-
nense, Niterói (RJ), 2016.

ATHIAS, Renato. Entre máscaras, maracás, 
imagens e objetos xamânicos em museus. 
In: LIMA FILHO, Nuno Porto Manuel (org.). 
Coleções étnicas e museologia comparti-

lhada. Goiânia: Editora da Imprensa Univer-
sitária, 2019. p. 165-192.

CAMPOS, Zuleica Dantas Pereira. A polícia no 
Estado Novo combatendo o Catimbó. Maringá: 
Revista Brasileira de História das Religiões, 
Maringá (PR), ano I, n. 3, p. 301-326, jan. 2009.

CARNEIRO, Edison. Religiões negras: notas 
de etnografia religiosa. Rio de Janeiro: Civi-
lização Brasileira, 1936.

CASCUDO, Luís da Câmara. Meleagro: pes-
quisa do Catimbó e notas da magia branca 
no Brasil. 2. ed. Rio de Janeiro: Agir, 1978.

CLIFFORD, James. A experiência etnográ-
fica: antropologia e literatura no século XX. 
2. ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2002.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 32/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a CUNHA, Carneiro da Manuela. Cultura com 

aspas. São Paulo: Cosac Naify, 2009. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São 
Paulo: Martins Fontes, 1992.

FERNANDES, Albino Gonçalves. O folclore 
mágico do Nordeste: usos, costumes, cren-
ças & oficios mágicos das populações nor-
destinas. Rio de Janeiro: Editora Civilização 
Brasileira, 1938. 

GOMES, Alexandre Oliveira. Memória e 
patrimônio cultural dos povos indígenas: 
uma introdução ao estudo da temática indí-
gena. In: ANDRADE, Juliana Alves de; SILVA, 
Tarcísio Augusto Alves da (org.). O ensino da 
temática indígena: subsídios didáticos para 
o estudo das sociodiversidades indígenas. 
Recife: Edições Rascunhos, 2017. p. 111-160.

GRÜNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Jurema. 
Campinas: Mercado de Letras, 2020.

HALLEY, Bruno Maia. Higienização e repres-
são aos xangôs: as tramas negras de resistên-
cia na Catimbolândia do Recife (1920-40). In: 
MAUAD, Ana Maria et al. (ed.). Perspectivas 
da história pública no Brasil: experiências e 
debates. Anais do II Simpósio Internacional 
de História Pública Universidade Federal Flu-
minense – 2014. Niterói, 2016.

JORNAL PEQUENO. Recife: Typ. Offici-
nas do Jornal do Recife, 1905-1955. Edi-
ção 00175, 6 ago. 1909, p. 3. Disponível 
em: https://memoria.bn.gov.br/docreader/
D o c R e a d e r. a s p x ? b i b = 8 0 0 6 4 3 & p a g -
fis=10790. Acesso em: 10 dez. 2025. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: epi-
sódios de racismo cotidiano. Tradução de Jess 
Oliveira. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

L’ODÒ, Alexandre Alberto Santos de Oliveira 
L’Omi.  Juremologia: uma busca etnográfica 

para sistematização de princípios da cosmo-
visão da Jurema Sagrada. 2017. Dissertação 
(Mestrado em Ciências da Religião) — Univer-
sidade Católica de Pernambuco, Recife, 2017.

LIMA, Henrique Falcão Nunes de. Malungui-
nho na aula é Reis: perspectivas para uma 
educação contracolonial. 2022. Dissertação 
(Mestrado em Educação, Culturas e Identi-
dades) – Faculdade de Educação, Univer-
sidade Federal de Pernambuco; Fundação 
Joaquim Nabuco, Recife, 2022. 

LIMA, Oswaldo Gonçalves. Observações 
sobre o “vinho da Jurema” utilizado pelos 
índios Pancarú de Tacaratú (Pernambuco). 
Recife: Oficinas Gráficas da Imprensa; Sepa-
rata dos arquivos do Instituto de Pesquisas 
Agronômicas (IPA), v. 4, 1946. 

MBEMBE, Achille. O poder do arquivo e 
seus limites. Tradução de Camila Matos. In: 
HAMILTON, Carolyn et al. (org.). Refigu-
ring the archive. London: Kluwer Academic 
Publishers, 2002. p. 19-26. 

MENDONÇA, Caroline Leal et al. (org.). 
Nossa serra, nossa terra: identidade e terri-
tório tradicional Atikum e Pankará. [Recife]: 
Conselho de Professores Indígenas Atikum 
e Organização da Educação Escolar Pankará 
(Copipe), 2012. 

MOTA, Clarice Novaes; BARROS, José Flávio 
Pessoa de. O Complexo da Jurema: repre-
sentações e drama social negro-indígena. 
In: MOTA, Clarice Novaes; ALBUQUERQUE, 
Ulysses Paulino de (org.). As muitas faces 
da Jurema: de éspecie botânica à divindade 
afro-indígena. 2. ed. Recife: Nupeea, 2006.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónk. Visualizando o corpo: 
teorias ocidentais e sujeitos africanos. Tra-
dução de Wanderson Flor do Nascimento. 
In: COETZEE, Peter; ROUX, Abraham (ed.). 
The African Philosophy Reader. New York: 
Routledge, 2002. p. 391-415.

https://memoria.bn.gov.br/docreader/DocReader.aspx?bib=800643&pagfis=10790
https://memoria.bn.gov.br/docreader/DocReader.aspx?bib=800643&pagfis=10790
https://memoria.bn.gov.br/docreader/DocReader.aspx?bib=800643&pagfis=10790


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 33/33

P
ro

je
to

 d
e 

m
em

ór
ia

 “
C

or
re

do
r d

o 
m

un
do

 in
te

iro
”:

 a
ce

rv
o 

en
ca

nt
ad

o 
e 

m
em

ór
ia

s 
ju

re
m

ei
ra

s 
en

tr
e 

a 
zo

na
 d

a 
m

at
a 

no
rt

e 
e 

a 
ca

pi
ta

l p
er

na
m

bu
ca

na
 | 

H
en

riq
ue

 F
al

cã
o 

N
un

es
 d

e 
Li

m
a SILVA, Edson; DANTAS, Mariana. Povos indí-

genas em Pernambuco: um panorama histó-
rico. In: SOUZA, George F. Cabral de. (org). 
Pernambuco em perspectiva histórica: um 
olhar coletivo em doze textos. Recife: Cepe, 
2023.

SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando 
metodologias: pesquisa e povos indígenas. 
Curitiba: Editora UFPR, 2018.

SOARES, Ana Manoela Primo dos Santos. 
A autoria coletiva e a autoetnografia: expe-
riências em antropologia com as paren-
tas Karipuna do Amapá. Boletim do Museu 
Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 
Belém, v. 17, n. 2, p. 1-15, 2022.

VANDEZANDE, René. Catimbó: pesquisa 
exploratória sobre uma forma nordestina de 
religião mediúnica. 1975. Dissertação (Mes-
trado em Sociologia) – Faculdade de Econo-
mia, Instituto de Filosofia e Ciências Huma-
nas, Universidade Federal de Pernambuco, 
Recife, 1975. 

VARINE-BOHAN, Hugues. Entrevista com 
Hugues de Varine-Bohan. In: CRESPÁN, 
José Luís; ROJAS, Manuel Tallero Roberto. 
Os museus no mundo. Tradução de Luís do 
Amaral. Rio de Janeiro: Salvat, 1979. p. 8-21.

PALITOT, Estevão; GRÜNEWALD, Rodrigo de 
Azeredo. O país da jurema: revisitando as fon-
tes históricas a partir do ritual atikum. Acervo, 
Rio de Janeiro, v. 34, n. 2, p. 1-21, 2021.

PEIRANO, Marisa. Etnografia não é método. 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 
20, n. 42, p. 377-391, 2014.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, 
eurocentrismo e América Latina. In: LAN-
DER, Edgardo (org). A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Buenos 
Aires: Clacso, 2005. Colección Sur Sur.

SALLES, Sandro Guimarães de. À sombra da 
Jurema Encantada: Mestres juremeiros na 
umbanda de Alhandra. Recife: Editora Uni-
versitária da UFPE, 2010. 

SANTOS, Antônio “Nêgo” Bispo dos. Somos 
da terra. In: CARNEVALLI, Felipe et al. 
(orgs). Terra: antologia afro-indígena. São 
Paulo; Belo Horizonte: Ubu Editora; Pisea-
grama, 2023, p. 13/14.

SANTOS, Suzenalson da Silva. Museu 
Kanindé: fórum de conhecimentos à ances-
tralidade indígena. Periódico Museologia e 
Interdisciplinaridade, Brasília, DF, v. 10, n. 9, 
p. 52-59, jan/jun 2021.

<<  Voltar ao início

Henrique Falcão Nunes de Lima | Juremeiro. Doutorando no Programa de Pós-Graduação 
em Antropologia (UFPE). Coordenador do Projeto de memória “Corredor do mundo inteiro”. 
Membro do Quilombo Cultural Malunguinho. Pesquisa religiões de terreiro com ênfase na 
Jurema Sagrada; educação das relações étnico-raciais; memória e curadoria. E-mail: henri-
quefalcao.nunes@gmail.com | Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4048-273X.

https://orcid.org/0000-0003-4048-273X.

	_GoBack

