
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/28

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na
 | 

N
ot

as
 d

e 
p

es
q

ui
sa “Um museu feito pelo indígena”

Território e memória cultural desde os mais velhos
“A museum made by indigenous people”: territory and cultural memory from the elders

Recebido em: 30/10/2024
Aprovado em: 17/10/2025 

RESUMO

O intuito deste artigo é revisitar a trajetória de 
ações referentes à criação do Museu Kapinawá e 
tecer conceitos conectados por uma rede de re-
lações constituída de um interesse comum: a 
fundamentação de um museu aos critérios dos 
próprios indígenas. No decorrer de mais de uma 
década de envolvimento e articulações Kapina-
wá, expomos práticas locais na elaboração do que 
convencionamos conceber como museu ao modo 
Kapinawá. Entre testemunhos e narrativas, o tex-
to a seguir é construído no entrelaçar de diálogos 
e compreensões quanto ao que vem se configu-
rando museologia indígena desde a Serra do Ca-
timbau, entre o agreste e o sertão pernambucano. 
Uma perspectiva etnográfica em colaboração com 
a perspectiva arqueológica indígena propician-
do um percurso entre apropriações conceituais e 
adaptações ambientais experienciadas em contí-
nuas reelaborações do museu pelos Kapinawá. Na 
escrita, a alternância de linguagens expressa res-
sonâncias e um entendimento em constituição 
das percepções cosmopolíticas.

Palavras-chave: Museologia indígena; memória Kapi-
nawá; arqueologia indígena; território; Serra do Catimbau.

ABSTRACT

The aim of this article is to revisit the trajectory of 
actions relating to the creation of the Kapinawá Mu-
seum and weave concepts connected by a network 
of relationships made up of a common interest, the 
foundation of a museum based on the criteria of the 
indigenous people themselves. Over the course of 
more than a decade of Kapinawá involvement and 
articulation, we expose local practices in the devel-
opment of what we conventionally think of as a mu-
seum in the native way. Between testimonies and 
narratives, the following essay is built on the inter-
weaving of dialogues and understandings of what 
has been shaping indigenous museology since Ser-
ra do Catimbau, between the agreste and the sertão 
of Pernambuco. An ethnographic perspective in 
co-elaboration with the indigenous archaeological 
perspective, providing a path between conceptu-
al appropriations and environmental adaptations 
experienced in continuous re-elaborations of the 
museum by the Kapinawá. The alternation of lan-
guages expresses resonances and an emerging un-
derstanding of cosmopolitical perceptions.

Keywords: Indigenous museology; Kapinawá museum; 
indigenous archaeology; territory; Serra do Catimbau.

José Ronaldo França de Siqueira (Kapinawá)  

Juliana Freitas Ferreira Lima

Sobre os autores >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a Tava eu na minha aldeia, pra que mandou me chamar

Tava eu na minha aldeia, pra que mandou me chamar

Eu venho do batido pé na força do maracá

Eu venho do batido pé na força do maracá

Hei na, hei na, hei na, ô heina na hô

Hei na, hei na, hei na, ô heina na hô

Me chamaram pra cantar, pensando que eu não sabia

Eu canto sexta e canto sábado

No domingo até mei-dia.1

Era julho de 2015, quando a aldeia Malhador, do povo Kapinawá, 
recebia convidados entre pesquisadoras/es e parentes indígenas 
para a realização do I Encontro de Formação em Museologia para 
Povos Indígenas em Pernambuco.2 Naquela noite fria de cheganças, 
entre trocas e abraços calorosos, a expectativa de mais uma emprei-
tada para debater, constituir e confabular em coletivo o que seria um 
museu feito pelo indígena. A comunidade do Malhador, localizada no 
alto de uma das Serras do Catimbau, formava uma roda de conversa 
com os visitantes e, acomodados no chão da escola estadual indí-
gena, compartilhávamos apresentações e expectativas para os cinco 
dias do evento.3 Entre experiências a se incluir naquele cenário, nos 
apresentamos, então, como fotógrafa voluntária daquela iniciativa, 
e o anfitrião, um dos organizadores do evento e membro da Rede 
Indígena de Memória e Museologia Social. Nove anos depois, perce-
bemos aquele evento como embrionário do que seria disposto a se 
conformar na trajetória dos objetos e coleções do povo Kapinawá, e, 
precisamente, o impulso de uma jornada de imersões e pesquisas, 
extrapolando fronteiras, alcançando relevâncias e confluindo pers-
pectivas desde o território Kapinawá.

1   “Me chamaram pra cantar, pensando que eu não sabia”, faixa  do albúm Benditos, sambas 
de coco e toantes, gravado com os Kapinawá em 2002 e 2003, na aldeia Mina Grande. Dispo-
nível em: https://www.youtube.com/watch?v=BeS7kPvVhKs. Acesso em 17 dez. 2025.

2   O encontro tinha o objetivo de fortalecer o processo de formação de indígenas de Per-
nambuco na autogestão museológica e promover intercâmbio e trocas de experiências com 
representantes de museus indígenas de outros estados e parceiros vinculados às universida-
des e às instituições museológicas. Foi organizado pelo núcleo estadual da Rede Indígena em 
Pernambuco, sem apoio financeiro de nenhuma entidade. 

3   O evento ocorreu de 18 a 23 de julho.

https://www.youtube.com/watch?v=BeS7kPvVhKs


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a Na primeira manhã do encontro, as práticas foram realizadas 
na oca, localizada no centro da aldeia. Das atividades inaugurais, 
a abertura matinal seguia ritos dos indígenas presentes dispostos 
em círculos para iniciar o dia em cerimônia alternando cânticos e 
rezas apropriados a cada povo. Ao som dos maracás, o momento se 
prolongava compartilhando toantes e orações cristãs. Ao abrir os 
caminhos e com a permissão dos encantados, os trabalhos do dia 
começaram e os participantes foram informados sobre alguns ajus-
tes na programação seguindo a diretriz de que tudo ali se ajustava 
ao tempo dos indígenas. Assim, no dinamismo orgânico, as pautas 
foram se constituindo com explanações entre debates e deman-
das eventuais. A professora Socorro Jucá expôs sua insatisfação 
em relação à disposição do acervo referente ao povo Kapinawá no 
Museu de Buíque, localizado na zona urbana do município. O relato 
da educadora indígena considerava justamente a falta de contex-
tualização das fotografias e dos artefatos reconhecidos como Kapi-
nawá em relação aos demais objetos expostos no referido museu. 
A provocação motivou uma visita ao museu da cidade, onde averi-
guamos o acervo Kapinawá em precária disposição no que se refere 
à relevância, valor e respeito pela comunidade indígena local.

Além de palestras e oficinas, o encontro promoveu uma pro-
gramação em que experienciamos o território Kapinawá com base 
em uma prática circular, quando a visitação aos principais cen-
tros de força cultural e política nos convocara adentrar, e aterrar, 
no espaço sagrado da etnia, a furna da aldeia Mina Grande, “Furna 
dos Caboclos”. Do peculiar instante, abrimos a escuta para a tradi-
ção oral kapinawá vir à tona em seus distintos modos de manifes-
tarem-se culturalmente vinculados à natureza sagrada. O encontro 
nos lançara ao desafio de sentir o ambiente respeitando a conexão 
comunitária com a memória dos “que já se foram e fizeram parte 
da nossa história”:

Quando dá saudade, a gente olha lá, pra nós eles não morreram, eles con-

tinuam aqui. Quando a gente está na nossa concentração, na nossa paje-

lança, a gente invoca eles, tanto aqui ou na mata. […] é aonde a gente vai 

quando precisamos, pedimos força, proteção […]. Pra nós que acredita, nós 

sente que eles estão ali por perto (Mocinha Kapinawá, liderança na aldeia 

Mina Grande, 2015).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a Os demais dias do encontro correram ao ritmo dos maracás, 
firme no ponto e envolvente nos itinerários. Ao nos deslocarmos 
entre serras nas terras indígenas Kapinawá, efetivava-se uma imer-
são socioambiental, acessando práticas cotidianas coletivizadas, 
em que os cumprimentos seguiam prosas entremeadas de memó-
rias, causos das matas, segredos das furnas, relevância das serras, 
significância dos artefatos arqueológicos, além dos elementos tra-
dicionais e encantarias Kapinawá. Entre as duas aldeias, Malhador 
e Mina Grande, o grupo percorria narrativas sobre modos de se con-
ceber um espaço como “coisa de índio”, conforme enfatizado por 
Ronaldo em distintas ocasiões, citando Cacique Sotero, fundador 
do Museu dos Kanindé (CE). Além da excursão entre aldeias promo-
ver aos visitantes uma vivência no território, o evento proporcio-
nou a consolidação de contatos virtuais a partir de uma sucessão 
de articulações acerca do que seria mais adiante constatado como 
“museologia indígena”. Cada vez mais, o encontro de formação reve-
lava-se um importante momento de mobilização da Rede Indígena 
e “um divisor-de-águas na discussão sobre museus indígenas”.4 

Para o povo Kapinawá, o encontro gerou uma efervescência 
local a culminar no encerramento com a inauguração do Museu 
Kapinawá, o que suscitou entusiasmo dos participantes do evento 
e de todas as comunidades kapinawá convocadas a realizarem 
aquele significativo momento.

Figura 1 (A e B). Furna sagrada da Mina Grande, “Furna dos Caboclos”. 
Visita com roda de conversa. Fonte: Arquivo pessoal, 2015.

4   Gomes, 2019, p. 492. Na tese de doutorado (PPGA/UFPE), o autor dispõe o Capítulo 3 
sobre museus indígenas relatando ações e encontros realizados com o povo Kapinawá nos 
anos de 2015-2016.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a

Museu Kapinawá

Entre as aldeias Mina Grande e Malhador, a aldeia Colorau integra 
uma antiga fazenda, cuja casa-sede foi abrigo da retomada da área 
nova5 vinculada às terras indígenas Kapinawá em 2011.6 O espaço Anju-
ká, construído na casa-grande da antiga fazenda, foi palco do final do 
evento como conclusão do projeto “Kapinawá, meu povo conta e canta: 
memórias, samba de coco e furnas”. Como atividade de encerramento 
desse encontro de 2015, percorremos as salas destinadas ao museu 
inaugurado como espaço expositivo do acervo kapinawá com curado-
ria do arqueólogo e professor Ronaldo Siqueira e da antropóloga Lara 
Erendira de Andrade, proponente do projeto cultural de financiamento7 
para a estrutura expográfica. Aquela noite contou com a presença sig-
nificativa das diferentes gerações das comunidades Kapinawá e, além 
de prestigiarem o acervo, compartilhavam inquietações motivadas 
pelos objetos e fotografias expostas. Testemunhamos os olhares das 
pessoas empolgadas com os reflexos provocados por objetos evoca-
tório de passado, resistência e presença. Memórias acessadas por 
registros fotográficos convocavam uma narrativa dinâmica, em que a 
disposição dos objetos e imagens se complementava à interação das 
pessoas, uma versão sujeito-objeto integral. Ali, material e imaterial 
era experienciado como indivisível e descrito dignamente por gestos 
eufóricos. Todos estavam lá, “os vivos e os que já foram”.

O acervo era composto por objetos tradicionais, artefatos arqueo-
lógicos, materiais de pesquisas e projetos culturais produzidos com 

5   Parte do território que ainda não está regularizada, chamada localmente de “Área Nova” e 
iniciou seu processo de organização no fim da década de 1990 (Andrade, 2020).

6   Conforme consta dos relatos sobre a sede da fazenda: em 2010, o fazendeiro, e então 
dono dos títulos e posse do terreno “Romildo Mariano – já desenganado pelo fato de que 
‘perderia’ aquelas terras para área indígena ou para o parque”, – passa a levar “pesquisadores 
para a Casa Grande como se fosse uma pousada […]. Em seguida, chega a notícia de que ele 
iria criar ali uma pousada para o turismo ecológico. Esse “boato” se espalha pela região, o que 
leva os indígenas a realizar uma retomada em agosto de 2011. Essa retomada reaviva a mobi-
lização do grupo para reivindicação da regularização fundiária do território, que até então 
estava estagnada” (Andrade, 2014, p. 115). A partir desse episódio de retomada, os Kapinawá 
ocuparam a casa grande como reivindicação para a regularização fundiária. A comunidade 
local ressignifica o imóvel se apropriando do espaço.

7   Projeto Funcultura, 2013-2015. Fundarpe (Fundação do Patrimônio Histórico e Artístico de 
Pernambuco).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a o povo Kapinawá, além das fotografias históricas realizadas pelas 
organizações ANAÍ e CIMI.8 A parede repleta de fotografias causou um 
particular arrebatamento entre os familiares e os que tinham liga-
ções mais próximas com personalidades significativas da história 
originária do povo Kapinawá, em especial, pessoas da aldeia da Mina 
Grande mostravam-se orgulhosas por carregarem simbolicamente o 
episódio de reivindicação territorial conhecido como “corte dos ara-
mes”. Datado do início da década de 1980, o referido acontecimento 
destaca-se como principal ação no processo de emergência étnica 
e, entre outras mobilizações e “pelejas indígenas”,9 afirmou a orga-
nização política e espiritual kapinawá, revelando, assim, elementos 
fundamentais da tradição cultural da etnia.

Figura 2. Museu Kapinawá – placa refere-se ao artefato simbólico do 
povo, o chapéu de palha. Fonte: Arquivo pessoal, 2015.

A exposição oferecia ao espaço a possibilidade de se tornar um 
dispositivo para atividades culturais, educativas e de mobilização 
política, remetendo à resistência recente – de retomada daquela 
fazenda. Ela também reconta em imagens a versão da luta originária 

8   Desde os anos 1980, as instituições ANAÍ (Associação Nacional de Ação Indigenista) e CIMI 
(Conselho Indigenista Missionário) realizam importante trabalho e desenvolve ações com 
intuito de promover e discutir alternativas de integração dos povos indígenas à sociedade 
brasileira. Nos anos 1980, a ANAÍ e o CIMI estiveram no território Kapinawá registrando ações 
de indígenas, antropólogos e eventos com demais membros da sociedade local (de Buíque), 
no processo de identificação étnica e reivindicação territorial.

9   A frase intitula a tese de doutorado Pelejas indígenas – conflitos territoriais e dinâmicas 
históricas na Serra do Catimbau, de Lara Andrade (2020), e sintetiza o contexto histórico de 
ocupações, disputas e mobilidades na região do Catimbau.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a do povo Kapinawá, o respeitado “corte dos arames”. O percurso pelo 
Espaço Anjuká dispunha acesso ao patrimônio cultural, transmitia 
informações aos mais jovens e rememorava os conhecimentos dos 
mais velhos. A exposição, ao evocar as lutas dos que tombaram e 
narrar a conexão com a arte dos tempos passados, reafirmava uma 
cultura ancestral vinculada ao território e aos deslocamentos his-
tóricos. As relações comunitárias se firmavam na presença de visi-
tantes, compartilhando celebrações mantidas ao longo dos tempos. 
Os objetos, a arte, as fotografias dos antepassados, a arte rupestre, 
e o samba de coco contextualizavam a trajetória da etnia tornan-
do-a para o seu próprio centro de atenção. Foi notória a satisfação 
coletiva ao emanar uma emoção ímpar, como também era flagrante 
algumas tomadas de posição acerca das origens daquela coleção, 
pois, como tantas outras etnias e comunidades, os Kapinawá não 
configuram um todo homogêneo.

Reunir todo aquele acervo disparador de memórias, sensações e 
articulações políticas é ser agente de uma materialização extra, a rea-
firmação étnica, em que cada objeto representa “partes inseparáveis 
de totalidades sociais e cósmicas que transcendem sua condição de 
indivíduos” (Gonçalves, 2007, p. 110) e aciona uma entidade coletiva. 
No entanto, ao expor relações direta com cada artefato e coleção, as 
comunidades determinavam suas origens específicas, o que levou à 
tona revisar as alianças para atualizar negociações internas. 

Aquela inauguração do Espaço Anjuká expôs sensibilidades 
locais, embora tenha expressado um modelo de experiência museal 
que, para além dos objetos reunidos, incorporava dinâmicas pos-
síveis de exposição agregando circulação dentro e fora da casa. No 
melhor cenário, a reaproximação das comunidades com seus obje-
tos tradicionais, e com a história dos troncos velhos, revigorava o 
empenho pela manutenção de um espaço para futuras articulações 
educativas, artístico-culturais, econômicas e políticas. Visto por 
um único momento, e com esse prisma da celebração, seria o pro-
tótipo ideal do “museu escola” integrado às distintas questões per-
tinentes ao modo de vida Kapinawá e, sobretudo, em conexão com 
o ambiente, o saber-fazer e a “ciência do indígena” expressas em 
práticas cotidianas.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a Em uma das salas da grande casa, a noite ainda rendeu a apre-
sentação do samba de coco convocando os presentes para o céle-
bre e tradicional “samba” coordenado ao ritmo forte do batido pé na 
força do maracá. Em movimento circular, a dança segue constante e 
orquestrada por cantos vocalizados por lideranças da aldeia Mina 
Grande. O festejo consagrou o encerramento do encontro de forma-
ção após uma assembleia final de avaliação e encaminhamentos. 
Tudo ocorria nas instalações da ampla escola enquanto o “Cole-
tivo Audiovisual Indígenas – Visão Potiguara” registrava diversos 
momentos para a produção do vídeo Museu Kapinawá.10 Naquela 
intensa noite ainda foi possível firmar um documento final.11 O 
objetivo do referido atestado previa “fortalecer a qualificação para 
a autogestão museológica, o intercâmbio e as trocas de experiên-
cias entre representantes de museus indígenas e parceiros”.

A descrição e decisões são expressas a seguir:

Nós, representantes dos povos indígenas de Pernambuco: Kapinawá, Truká, 

Fulni-ô, Xukuru, Pankararu. Os demais povos vieram de distintas origens: 

Kanindé e Jenipapo-Kanindé (CE), Kaingang (SP), Karipuna (AP), Kiriri (BA) 

e Guarani-Kaiowá (MT).12 Das instituições presentes: o Núcleo de Estudos e 

Pesquisas sobre Etnicidade da Universidade Federal de Pernambuco (NEPE/

UFPE), Museu do Homem do Nordeste da Fundação Joaquim Nabuco (MUHNE/

FUNDAJ), Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo 

(MAE/USP) e Associação Nacional de Ação Indigenista (ANAÍ/BA); reunidos 

10   Disponível em: https://beirasdagua.org.br/item/museu-kapinawa/. Acesso em: 22 nov. 
2025.

11   Ver Gomes, 2019: Anexo J – Documento Final – I Encontro de Formação em Museolo-
gia para Povos Indígenas em Pernambuco (2015). Também disponível em: https://acervo.
racismoambiental.net.br/2015/08/13/i-encontro-de-formacao-em-museologia-para-po-
vos-indigenas-em-pernambuco-2/. Acesso em: 22 nov. 2025.

12   Para esse encontro vieram, do Ceará, Nalson Kanindé e “Preá” Jenipapo-Kanindé (com o 
apoio do IBRAM). Além deles, participaram Lucilene Kaingang (SP) e Cristiane “Papion” San-
tos (RJ), que veio com o apoio Museu do Índio (RJ). Sérgio Romualdo trazia a dupla vincu-
lação étnica, como Kiriri (BA) e Guarani-Kaiowá (MT). Elysson Ruan. […] O IBRAM se fez pre-
sente por intermédio do historiador João Paulo Vieira, que ministrou a oficina “O inventário 
participativo como instrumento de salvaguarda do patrimônio cultural; e o MUHNE/FUNDAJ, 
por intermédio dos servidores Henrique Cruz e Sílvia Barreto; e o Museu de Arqueologia e 
Etnologia da USP, pela museóloga Marília Xavier Cury. […] A participação de um representante 
dos Kaingang havia sido demandada no Encontro Paulista Questões Indígenas e Museus, no 
Museu Índia Vanuíre, em Tupã, que havia ocorrido um mês antes desse encontro (no final de 
junho de 2015) (Gomes, 2019).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a no Território Indígena Kapinawá, estado de Pernambuco, durante o  I Encon-

tro de Formação em Museologia para Povos Indígenas em Pernambuco […] reafir-

mamos nosso compromisso com o fortalecimento das culturas, memórias 

e lutas políticas dos povos indígenas, através da organização dos núcleos 

estaduais da Rede Indígena de Memória e Museologia Social do Brasil.

Entre os encaminhamentos deliberados, firmou-se:

1. Solicitar ao Museu Municipal de Buíque a abertura institucional para o diá-

logo com o povo Kapinawá, através do Museu Kapinawá, para a reformulação 

da sua exposição, para a cessão de cópias de materiais referentes ao povo 

Kapinawá e para a construção de narrativas que valorizem sua cultura, atra-

vés da participação ativa da população indígena nas ações museológicas;

2. Sugerimos que a Universidade Federal de Pernambuco, através de seu 

curso de graduação em Museologia, preste assessoria técnico-museoló-

gica ao Museu Municipal de Buíque/PE; 

3. Consolidar o Núcleo Pernambuco da Rede Indígena de Memória e Museo-

logia Social do Brasil, através da realização de uma reunião de articula-

ção, no Território Indígena Xukuru (Pesqueira/PE), no segundo semestre de 

2015, reunindo representantes dos demais povos indígenas de Pernambuco 

e instituições parceiras;

4. Organizar, em parceria com os Núcleos Estaduais da Rede Indígena de Memó-

ria e Museologia Social do Brasil, o II Fórum de Museus Indígenas do Brasil, na 

Aldeia Mina Grande, T.I. Kapinawá, no período entre 18 e 22 de agosto de 2016.

23 de julho, 2015. Espaço Sagrado Anjuká. Território Indígena Kapinawá. 

PE, Brasil.

Das demandas apresentadas nesse documento, a recomenda-
ção pelo diálogo e por estabelecer contato com o Museu de Buíque 
não foi efetivado, visto suas limitações de gestão e pouca abertura 
para o diálogo com o povo Kapinawá. A proposta expográfica da sala 
disponibilizada como “indígena” é precária e trata a temática de um 
modo estigmatizado. Também pareceu inviável agendar uma reunião 
de articulação no Território Indígena Xukuru. A proposição referente 
à assessoria técnico-museológica ao Museu Municipal de Buíque, 
por parte da UFPE, se configurou em atividade colaborativa, não no 
espaço municipal, mas na aldeia Malhador, entre 2018 e 2019. Pes-
quisadores, alunos da disciplina de etnomuseologia e a comunidade 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a compartilharam práticas na oficina de salvaguarda e manuseio dos 
objetos da coleção abrigada na escola indígena da comunidade.

No entanto, o memorável I Encontro de Formação em Museologia 
para Povos Indígenas em Pernambuco gerou ressonâncias no campo 
da museologia indígena fortalecendo alianças interétnicas e trocas 
interinstitucionais, o que viabilizou a organização do II Fórum de 
Museus Indígenas, na Aldeia Mina Grande, T.I. Kapinawá, no período 
entre 18 e 22 de agosto de 2016. Essa grande articulação foi palco 
para o fortalecimento dos contatos interétnicos, em que foram apre-
sentadas iniciativas e propostas em processo apropriadas à musea-
lização. Representantes indígenas de quase todas as regiões do país 
estiveram presentes, distintos formatos e experiências de gestão de 
museus foram compartilhadas no intuito de contribuir na concepção 
do que seria, inclusive, um museu para indígenas, pelos indígenas. 
O evento no território Kapinawá contou com 800 participantes, o que 
reverberou em atividades e discussões originadas desde o primeiro 
fórum de 2015, no território do Museu dos Kanindé.

Figura 3 (A e B). Espaço Anjuká inaugurado como museu-escola com 
exposição de objetos e fotografias. Fonte: Arquivo pessoal, 2015.

A casa da antiga fazenda retomada abrigou o museu até os 
anos seguintes da inauguração, quando, em 2018, o projeto cultural 
“Museu Kapinawá: Educação Patrimonial Fazendo Escola” realizou 
oficinas nas duas aldeias: Malhador e Mina Grande. Com o levanta-
mento colaborativo dos objetos tradicionais e na execução do pro-
jeto expográfico, a equipe de pesquisadores parceiros desse projeto 
mediou a distribuição do acervo do Espaço Anjuká entre as aldeias. 
As duas comunidades, a aldeia sede Mina Grande e a aldeia Malha-
dor, enquanto detentoras das coleções e interessadas em salva-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a guardar seus objetos representativos, determinaram demandas 
específicas conciliando o acervo fotográfico para a aldeia sede, ao 
passo que os artefatos arqueológicos, objetos artesanais e cerâmi-
cas, provenientes de doação, para a aldeia Malhador.

[…] o museu foi para um espaço de retomada, foi pensado para fortalecer 

o espaço de retomada que era uma fazenda pertencente a um fazendeiro. 

Em agosto de 2011, ela foi ocupada pelos indígenas Kapinawá, hoje fun-

ciona uma escola, do ensino fundamental. Esse processo se deu num casa-

rão enorme. A ideia era essa, não demolir e formar uma escola. Hoje é um 

anexo à escola que funciona lá na aldeia Malhador, onde eu moro. É um 

movimento importante e fortalecido mais ainda com o espaço de memória, 

então, de repente, eu fico muito focado no Malhador, e eu não tive como 

estar indo e vindo, eu tive que levar o acervo todo para a aldeia Malhador, 

que aí estaria mais tranquilo da questão da retomada. É hora do acervo 

subir. E demos outros nomes, o que era antes Museu Indígena Kapinawá, 

ficou para a aldeia Mina Grande, que é a aldeia sede do povo, onde teve o 

processo de luta o corte dos arames. A ideia é estar sempre deixando em 

algum lugar para que as pessoas tenham acesso. … a gente veio aqui para 

trocar experiências, aprender junto, o aprender a fazer. Existem pessoas 

que dizem “eu aprendi a fazer museu com os indígenas”. Se é possível uma 

museologia indígena, uma arqueologia indígena e se é possível uma antro-

pologia indígena, ou seja, tudo isso estudado dentro da universidade pelos 

indígenas, pesquisado pelos indígenas, dentro do território, nos territórios 

vizinhos, ou seja, do parente. Contar sua própria história. Lá vai ter alguém 

que possa contar realmente a sua própria história, escrever o seu passado 

(Apresentação de Ronaldo Siqueira como facilitador da Oficina Autogestão 

da Memória, Museus Comunitários e Museologia Política, pela ELMP.13 Pal-

mares (PE), maio 2024).

Em vista das implicações comunitárias, uma conjuntura de 
adaptação e rearticulação das ações desenvolvidas com os acervos 
kapinawá, partilhamos o panorama primordial para a compreen-
são de como se constituiu o Museu Kapinawá. Além dos diálogos, 
as parcerias interdisciplinares, como antropologia, arqueologia e 
museologia, somaram-se aos esforços locais. Com isso, desde sua 

13   A ELMP (Escola Livre de Museologia Política) é uma iniciativa idealizada e coordenada 
pelo antropólogo Alexandre Gomes. A oficina é mais uma atividade realizada pelo projeto cul-
tural Pesquisa Participativa e Mapeamento Colaborativo de Acervos de Museu Comunitários 
& Movimentos Sociais. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a inauguração pública na sala incorporada à escola Anjuká até os 
dias atuais, o Museu Kapinawá se ramifica no perímetro do com-
plexo território, uma compreensão de “museu” adequado aos dis-
tintos espaços das comunidades.

“Por que ‘museu’?” – apropriações e narrativas

Para além da exposição de um patrimônio cultural, o dispo-
sitivo “museu” apropriado ao discurso local, gerou intensas refle-
xões, ressoando mais debates adaptados às iniciativas porvir. A 
concepção da primeira experiência museal Kapinawá aparentou-se 
ambígua quanto às inter-relações comunitárias, mas revelou-se 
prolífera para uma concepção museológica em processo.

Eu venho lá de Buíque, terra do índio brasileiro, como é dito no hino da 

cidade. Então, ninho de cobra tem tudo a ver com os indígenas. Buíque é 

um antigo aldeamento. Dizer que o meu primeiro contato com a Museolo-

gia, através do Alexandre, em 2012,14 lá em Olinda, onde eu tive o privilégio 

de conhecer o Cacique Sotero (Museu dos Kanindé) e nesse mesmo 

momento o Nino Tikuna (Museu Magüta), os dois protagonistas de inicia-

tivas de museus. Os dois primeiros museus indígenas. Então foi meu pri-

meiro contato. E eu tinha voltado pra casa preocupado porque não tinha 

encaixado ainda ser chamado de Museu. Por que “museu”? Porque só tinha 

conhecimento do museu da cidade, nem dos museus do estado. Alexandre 

me jogou uma bomba de informações que eu não consegui captar nem um 

terço, aí fiquei mais preocupado ainda porque a minha linguagem é outra 

(Ronaldo Siqueira, oficina ELMP, 2024, grifos nossos).

Das narrativas convocadas a somarem-se no debate da museo-
logia indígena, emerge esse entendimento local constituindo-se a 
partir do envolvimento em eventos mencionados anteriormente, 
bem como da própria prática de colecionamento, da observação e 
das reflexões contínuas acerca do instrumento institucional vincu-
lado à memória. Com isso, convoco para o presente diálogo o repre-
sentante da rede indígena em Pernambuco, Ronaldo Kapinawá, com 

14   Seminário de Planejamento e III Curso Coleções Etnográficas e Museus Indíge-
nas, em Olinda, Pernambuco.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a quem compartilho investigação etnográfica fundamentada espe-
cialmente nos seus discursos e pensamentos acerca de patrimônio 
no complexo cultural e ambiental da Serra do Catimbau.

A aproximação de Ronaldo com ações relacionadas à museo-
logia nos provoca a pensar sobre a prática de colecionamento ser 
um potencial caminho para se conceber um espaço onde os obje-
tos, além de reunidos e salvaguardados, estarão conectados com 
outros saberes, instrumentos e materiais representativos da comu-
nidade e da memória cultural do povo Kapinawá. Além da memória, 
histórias dos mais velhos seriam contadas e técnicas, resgatadas:

A coleção que tem no espaço, a maioria deles são artesanato que eu fazia 

da época que ensinava arte. Não tinha um destino aí eu ia guardando. Esse 

aqui fui eu que fiz. Pouco se tem da comunidade, o que fizeram, a não ser 

os artefatos arqueológicos. E as panelas, os potes que estão lá, pratos de 

barro, já vem de coleções que o pessoal fez doação, tinha em casa, não 

usava mais e fizeram doação. Outra parte da coleção resgata práticas, por 

exemplo, Kapinawá não trabalhava mais com cestarias. E aí na necessi-

dade de repassar o conhecimento na sala de aula, conversando com uma 

senhora ela tocou nesse assunto, das cestarias. Eu disse a dona Helena que 

não sabia fazer, não. Ela disse, “Mas tua avó sabia fazer. A tua avó sabia, tu 

sabe fazer!”. Ela nem se tocou que quando minha avó morreu, minha mãe 

tinha 8 anos. Aí eu sei que fiquei curioso. Fiz uma cestinha dessa até hoje 

(Ronaldo Siqueira, oficina ELMP, 2024). 

Figura 4. Artefatos e objetos reproduzidos em miniatura do Memorial 
Diniz Alexandre. Fonte: Arquivo pessoal, 2018.

Quando nos aproximamos do entendimento de uma estrutura 
e concepção de “museu”, a referência institucional local possibilita 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a questionarmos acerca da própria modalidade de museu quando 
comparada às propostas debatidas no âmbito da museologia indí-
gena. Como exemplo de desarticulação e até comparando as expe-
riências locais – tomando o ponto de vista nativo da representativi-
dade – o museu do município de Buíque é uma referência ineficaz e 
diverge do que vem se concebendo no contexto comunitário da efe-
tivação de espaços de memórias desde ambientes escolares com a 
proposta de espaços de memória. 

O que ponderamos quanto aos métodos do museu na cidade 
de Buíque, em relação ao espaço destinado à representação indí-
gena, é justamente a desconexão com o patrimônio cultural do povo 
Kapinawá ao qual expõe uma narrativa alheia às dinâmicas cultu-
rais específicas da comunidade nativa local. Com isso, indicamos 
ser imprescindível o “reconhecimento da dimensão espacial de 
um patrimônio cultural” (Athias, 2016, p. 202),  pois, quando “é sele-
cionado em processo muitas vezes conflituoso e contraditório de 
produção do espaço social” (Athias, 2016, p. 202), incorre em agen-
ciamentos equivocados e narrativas inconsistentes. A situação 
exposta reflete os impasses referentes à gestão municipal quanto 
aos objetos kapinawá. Na ausência de diálogo, os objetos artesa-
nais e vestígios arqueológicos apartados de sua contextualização 
original são dispostos aderindo a uma visão espetacular da vida do 
outro, “uma violência exercida sobre os bens culturais” (Canclini, 
1989, p. 160, tradução nossa),  o que claramente configura uma ideia 
fetichista. Ao generalizar de forma ilustrativa e caricata, conforme é 
apresentada a sala “indígena”, o museu da cidade demonstra uma 
posição excludente e desrespeitosa com a presença étnica local. 
O que é retratado como acervo indígena demonstra de fato uma 
lacuna para com o patrimônio cultural Kapinawá e gera equívocos 
sobre a comunidade local.

Em contrapartida, testemunhamos como exemplo de musea-
lização do patrimônio cultural, o empenho de articuladores Kapi-
nawá à frente dos seus próprios acervos e concepções da memó-
ria da etnia. As práticas e elaborações mantidas até a atualidade, 
observadas como processo em construção, almejam não apenas 
um aparato estrutural, mas, sobretudo, desempenham um modo 
reflexivo de se conceber o que poderá ser compreendido e apresen-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a tado como museu. Ou melhor, compreendendo e apropriando-se do 
conceito de “patrimônio” como processo e, assim, incorporando o 
neologismo patrimonialização, tal qual elucidado pela historiadora 
Márcia Chuva (2020, p. 28-29),  pois “permanecem na arena concep-
ções de patrimônio cujas diferenças não têm a ver com sua natu-
reza material ou imaterial, mas com as visões de mundo que as 
orientam” e legitimam outros saberes.

Com uma prática de colecionamento constante e ainda em 
curso, a valorização dos artefatos Kapinawá, numa contextuali-
zação socioambiental, atribuindo-se inclusive à preservação dos 
sítios arqueológicos, acende-se um caminho com o desafio de 
ressignificar e, por que não, indigenizar os conceitos de “museu” 
e “patrimônio”. Em torno de uma legítima apropriação, observa-
mos a confabulação de um outro referencial museológico pautado 
em constantes diálogos interétnicos, além das interlocuções com 
parceiros, instituições e iniciativas de uma museologia política e, 
sobretudo, indígena. O que se elabora, implicando e refletindo sobre 
a própria cultura, propõe-se especialmente alcançar uma estrutura 
compartilhada, disponível às ações educativas e culturais repre-
sentativas Kapinawá, e em confluência com o território e suas refe-
rências ambientais.

É com essa dinâmica de reflexões e diálogos constituídos ao 
longo desses anos de experiência com uma museologia indígena e 
o engajamento em iniciativas locais, além da participação em even-
tos e projetos mencionados anteriormente, que Ronaldo Siqueira 
embasa, nos próximos tópicos, uma prática de colecionamento 
desde seu território. Além de pesquisador em sítios arqueológicos 
da região, o educador e arqueólogo indígena observa e convoca expe-
riências distintas para conceber sua própria linguagem e entendi-
mento do que é um museu feito pelo indígena. Os relatos seguintes, 
expressos em primeira pessoa, são organizados com base em falas, 
articulando as ideias e os pensamentos expressos em conversas 
pessoais entre nós, autores deste artigo, e a partir de narração oral 
gravada de explanações públicas por Ronaldo Siqueira.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a

Do museu escola ao território – nossa memória viva

Figura 5. Acervo organizado 
durante oficina de expografia no 

Memorial Diniz Alexandre, Malhador. 
Fonte: Arquivo pessoal.

A minha linguagem eu trago do berço, do berço não, da esteira, 
eu sou de uma época que tinha esteira, e não berço, e aquela é 
representada como esteira de palha, esteira de caboclo, esteira de 
chão, como algumas pessoas conhecem. Nada mais é hoje do que 
memória, e essa memória é afetiva, nos faz pensar, reviver, fazer 
uma escavação no próprio passado do território, dos mais velhos. E 
essa convivência eu tive, e tenho ainda.

O que eu conheço até hoje dos museus indígenas em Pernam-
buco são chamados de “ponto de memória”, “tronco velho”, “toca da 
memória”, “toca de cura”. Todos esses “museus” são pontos de memó-
ria. Tudo o que envolve a cultura e o saber dos territórios tem o envolvi-
mento e a participação diretamente das escolas indígenas que estão 
sendo específicas e diferenciadas, onde todos os professores são indí-
genas, isso já conta. A gente já trabalha conteúdos próprios, da própria 
história, da própria natureza, dos próprios objetos. E quando a gente 
adentra, o nosso museu é o nosso território, é o nosso ponto de par-
tida, é a nossa memória. E nossa memória viva onde está?

Em 2011, recebi um convite ao qual não pensei duas vezes. Se 
tratava de museu, um bicho que eu desconhecia, e falava exata-
mente das coisas as quais eu já estava elaborando ao longo dos tem-
pos. Desde 2003, eu já vinha colecionando algumas coisas. Fiquei 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a matutando que diabo era museu e vi que se remete à memória dos 
povos, das comunidades, dos mais velhos, e dos mais novos também. 
Houve, então, um despertar. Em primeiro lugar, em 2015 e 2016, veio 
o Museu Kapinawá que foi idealizado em conjunto, socializado com 
todos, fizemos no espaço de retomada, que vinha acontecendo desde 
agosto de 2011. A partir disso, para se reforçar ainda mais o espaço de 
memória, criou-se lá uma escola anexa que abrigou o então museu. 

Por conta de questões referentes à gestão, o museu teve que 
subir para outra comunidade e está na aldeia Malhador, virou 
Memorial Diniz Alexandre porque está exatamente nas taperas 
velhas que eram da casa do meu avô. Logo, eu pensei em falar do 
território, porque falar de tudo o que tem no território é falar do ter-
ritório. Então, o espaço de memória, o museu, o ponto, enfim, como 
quisermos chamar, nada mais é que uma garantia do território. Ao 
juntar todas as coleções – arqueológicas, antropológicas, textual, 
audiovisual, fotos, recortes de jornais e revistas, tudo o que tiver de 
memória, registrado – e anexar tudo em um só lugar, isso se esta-
belece como um marco territorial. É como contar a história do povo 
de certa forma. Então, isso faz do lugar um marco. Um marco físico, 
firme e forte, e vivo. É o chamado marco vivo na história, dentro do 
território e falado pelos indígenas.

Figura 6. Objetos preser-
vados e restaurados no Memorial 
Diniz Alexandre, aldeia Malhador. 

Fonte: Arquivo pessoal, 2018.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a O que veio de todas as conversas com o pai do Suzenalson15 e de 
várias iniciativas de indígenas, e do próprio Alexandre,16 só me veio 
confirmar que isso tem tudo a ver com o território, estamos garan-
tindo o território. É ter um espaço para guardar todas as informações, 
o conhecimento, a partir de um ponto. Estamos tentando até hoje 
fazer isso no território, construir realmente um espaço para guardar 
essas informações que até o momento está na cabeça de cada um que 
contribui com o espaço e traz um objeto, uma memória. O que falta 
realmente é um espaço físico para garantir esses acervos. Esse olhar 
sobre a museologia, de salvaguardar os objetos, de guardar a memó-
ria, descrever, gravar tudo isso, deixar registrado cada iniciativa dessa, 
significa um passo muito importante para a garantia do território.

Hoje temos dialogado muito com outros espaços de memó-
ria, museus. Então fica bem prático, tudo o que tem em um espaço 
de memória nos leva a algum lugar dentro do território, por isso, 
museu de território. E o que não podemos jamais esquecer é que 
os artefatos arqueológicos estão nesse espaço de memória,17 e o 
patrimônio arqueológico, que não está no espaço de memória, é 
considerado também museu a céu aberto ou museu sobre abrigo. 
Abrigo sobre rochas, rocha essa que aqui, nessa região do Catim-
bau, é arenítica, sedimentar, bem porosa, que absorve, com muita 
facilidade, a água e o pigmento. Os registros rupestres estão nes-
ses abrigos. Eu não tenho como falar de arqueologia sem falar de 
museu e antropologia, que nos remete e nos leva à ancestralidade. 
Então, essa junção consta no espaço de memória, o Memorial Diniz 
Alexandre, na aldeia Malhador.

Sobre a memória, entendemos que a história de luta pelo terri-
tório, de onde viemos, como chegamos, o que comemos, fala da gente 

15   Cacique Sotero do povo Kanindé de Aratuba. O idealizador do Museu dos Kanindé (CE), 
junto à Nino Fernandes do Museu Maguta (AM) estiveram no I Encontro de Museus Indígenas 
em Recife (PE) e representam os precursores de museus indígenas no Brasil. Ver mais em 
Gomes, 2019.

16   Alexandre Gomes, antropólogo e historiador proponente de atividades da Rede Indígena 
de Memória e Museologia Social coordenando pesquisas, fóruns e encontros de museus indí-
genas em distintos territórios.

17   Os objetos encontram-se reunidos numa sala da Escola Saturnino Vieira de Melo, na Aldeia 
Malhador desde 2018 e foram inventariados durante o projeto cultural Museu Kapinawá: Edu-
cação Patrimonial Fazendo Escola.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a por um todo. É como se retrata uma memória. Então a memória é uma 
coisa muito efetiva, e não tenho outras palavras para descrevê-la. O 
Memorial Diniz Alexandre foi pensado nisso. Quando digo que o museu 
é o território, a memória é o território, porque quando alguém aden-
tra no território indígena, já está entrando diretamente na memória, 
porque foi toda uma luta para conquistar o território para que fosse 
reconhecido, demarcado, homologado. Essa ideia de museu, memo-
rial, para nós é uma reafirmação da identidade indígena, é uma rea-
firmação e uma garantia de território, ou seja, é uma demarcação de 
território e de onde se conta a história para o nosso povo.

Figura 7 (A e B). Furnas e “letreiros” (como as pinturas rupestres são 
denominadas). Terras Indígenas Kapinawá. Fonte: Arquivo pessoal, 2015-2016.

Os objetos dos mais velhos, que está no dia a dia, enxada, foice, 
facão, machado, máquina indígena, moinho, os objetos arqueológi-
cos, o artefato de pedra, da pedra polida e da pedra lascada, ou, na 
fala do cacique Sotero: “as coisas dos índios”. Eu aprendi desde 
criança que esse tipo de pedra, que chamam de polida, seria pedra 
de raio, pedra de corisco. Diziam que essa pedra poderia atrair raio, 
atraía maldição, arriscaria a maldição ficar com a pessoa de posse 
desse tipo de pedra. Esse exemplo de artefato arqueológico, com 
essa questão de atrair maldição, era uma forma de esconder a iden-
tidade indígena, pois ter que levar o objeto para longe do território 
era para não dizer que o território era indígena. Queriam acabar com 
a identidade do ser nativo levando as “coisas de índio”, mas não 
conseguiram levar os sítios arqueológicos, aqueles que estão com 
as pinturas rupestres. Conseguiram danificar alguns. Inclusive, 
era bastante comum fazer escavações e levar os esqueletos para 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a longe, para museus não indígenas.18 Era comum desterrar tudo o 
que poderia confirmar a identidade indígena daquela região.

Patrimônio Arqueológico Indígena

Trabalhar com a memória é trabalhar com a ancestralidade. 
Desde a infância eu já brincava e andava nas serras, descobrindo 
as coisas, os sítios arqueológicos, e tive contato com os artefatos 
arqueológicos. Na região de todo o Catimbau, existem sítios a céu 
aberto, sítios sobre rochas que são os abrigos de pinturas rupes-
tres. Pessoas não indígenas, arqueólogos, têm um conhecimento 
muito amplo sobre a questão das rochas, mas nunca pararam para 
pensar na perspectiva de uma arqueologia indígena. Na academia, 
ampliei meus conhecimentos e não desconstruí nada do que tinha 
na base. Tenho o mapeamento e sou conhecedor desses lugares, do 
Catimbau. É preciso ser respeitado enquanto indígena, enquanto 
alguém do território. Nós, indígenas, vivemos na maior universidade 
do mundo, e não é entre quatro paredes, é nosso território. Então, é 
aqui que temos essa diversidade de dentro da antropologia, arqueo-
logia, museologia, ciência e ciências ocultas, que a gente chama de 
espiritualidade dos nossos sítios arqueológicos, é um patrimônio 
arqueológico indígena.

Vivi por muito tempo o contato direto com a arte, desde criança, 
andando nos sítios arqueológicos. Hoje entendo que algumas peças 
coletadas a partir do desenterramento foram tratadas como artefa-
tos arqueológicos. A pergunta seria “de onde vieram?”, “onde surgi-
ram?”. Mas a pergunta feita foi para saber quais objetos estavam 
sendo utilizados e de que forma. 

No Vale do Catimbau, o sítio mais recente que foi cavado na 
área do Pititi, hoje conhecido como Pedra do Cachorro, foi de 600 
anos. Isso numa indicação de anos antes do presente (AP). Eu fico 

18   Como exemplo, na sala do museu de Buíque destinada à representação indígena local, 
encontramos uma vitrine com esqueleto disposto em reconstituição a partir dos ossos huma-
nos datados entre 3.560 e 730 anos AP. Tal exposição não dá conta de avançar em uma ela-
boração reflexiva amparada por um pensamento indígena com o devido respeito à memória e 
aos vestígios ancestrais considerados, inclusive, sagrados.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a me questionando, enquanto arqueólogo, pesquisador da tradição 
indígena, da arqueologia indígena, e antropologia, eu fico me per-
guntando: Por que não existe nada datado do ano 1000? Por que 
não tem nada datado do ano de 1400 se Pedro Álvares chegou em 
1500? Por que não tem de 1200, 1300, porque essa margem de erro 
do carbono 14 é tão longa, tão distante? Dá a entender que, quando 
essa terra chamada “Brasil” foi invadida, não tinha nenhum mora-
dor, nenhum habitante.

A academia e os grupos estudiosos conferem uma datação tão 
longe da realidade que esquecem que há os grupos indígenas que 
ainda fazem o uso dos objetos. Tanto lítico, lascado e polido, cerâ-
mica, adereços feitos com pena, artefatos feitos com fibras, com 
algodão. Por isso, como se distancia dos artefatos arqueológicos, 
acaba nos distanciando da sociedade. Negar a identidade indígena é 
não falar que realmente “o arqueológico” é um patrimônio indígena e 
que pertence aos grupos mais próximos. Falta algo sobre isso, mas a 
gente vai construir, a partir de agora, e trazer outros indígenas para 
perto e começar realmente a produzir esses materiais.

No meu entendimento, acredito que exista uma perda da iden-
tidade indígena que não está sendo valorizada pelos estudiosos da 
arqueologia. Outra coisa é não pesquisar o perímetro do sítio, quem está 
morando mais próximo e não ter acompanhamento com antropólogo 
para saber de onde vieram aqueles povos, aquelas comunidades que 
moram no entorno dos sítios. Porque onde se tem sítios arqueológicos 
tem que existir nativo na região, que hoje é chamado de indígena, mas 
já foi chamado de tanta coisa. Então, fica a reflexão: o quanto esconde-
ram a presença indígena aqui? Queriam acabar com a identidade do ser 
nativo. Eu posso estar ensinando para os jovens e para os mais velhos 
que não se trata de uma pedra qualquer, mas dos nossos antepassados.

Agora entra a questão do lítico, os artefatos arqueológicos, 
tanto lascado quanto polido. Cada um tem uma definição dentro do 
contexto familiar, do contexto de grupo, assim como as fibras. Essas 
fibras são cortadas com quê? São batidas com o quê para deixar 
a fibra malhada, para fazer o aió, hoje, no presente? E no passado 
também não foi diferente. Com que ia cortar de modo tão preciso os 
ossos para fazer adornos? (Ou seja, colares, como são encontrados 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a hoje junto com os enterramentos.) Se não é uma ponta de lança pon-
tiaguda, pode ser uma lasca de rocha e ficou como a navalha que 
vai ser feita o corte. Então, a gente faz todas as análises, a gente faz 
um trabalho bem diferente do que estão acostumados na arqueo-
logia, ou seja, isso aqui que estou fazendo é arqueologia indígena, 
esses mecanismos que estou usando nada mais são que arqueolo-
gia, museologia e antropologia. Juntamos essas três “logias” e dá um 
resultado bem positivo para nós, grupos indígenas.

Sobre os artefatos líticos, tanto lascado como polido, ou até 
mesmo os artefatos cerâmicos, sabemos que o neolítico e paleolí-
tico, segundo os livros didáticos, tem um distanciamento em tem-
pos diferentes, anos diferentes. Aí eu fiquei perdido, porque, nos 
sítios arqueológicos, essas ferramentas são encontradas juntas, 
ponta de lança, conhecidas como ponta de projétil que para nós é 
de lança, é de flecha, que são instrumentos de pedra. São pontas de 
rocha, vão ter uma serventia para raspagem de couro, para a retirada 
de carne dos ossos, até para polir madeira e ossos, e entalhar peças. 
Diferente na questão lítica, o auxílio à pedra lascada, nesse caso, é de 
quase um século antes da pedra polida. Só que a pedra polida serve 
para outra coisa: rolo para triturar alimentos, como percutores,19 
como mão de pilão, machado polido para corte de árvores maiores, 
machado polido para árvores menores… Servia até para cavar o pró-
prio solo em busca de raízes, tubérculos, construções de casas. Você 
vê que eles têm usos em contextos diferentes. Não de épocas, mas 
de contexto social diferente. Dentro da sociedade, é diferente porque 
cada um vai servir para um tipo de coisa. Nós enquanto grupos indí-
genas fazemos uso até hoje de algo desse tipo: quando não se tem 
faca a gente usa pedra. Eu costumo fazer isso. E não se trata de uma 
pedra qualquer, mas dos nossos antepassados.

No caso da pigmentação das pinturas rupestres, no Catimbau, 
a maioria é de composição feita com uma rocha que nós conhe-
cemos aqui como tauá, pedra vermelha. Até hoje é utilizada pelos 
indígenas, em Pernambuco e demais região Nordeste, para pintura 
corporal. Dentro da arqueologia é chamada de óxido de ferro. Se 

19   Elemento de disparo de arma de fogo ou explosivo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a trata de uma rocha que solta um pó com cheiro de ferrugem. O tauá 
foi muito utilizado para as pinturas rupestres, e ainda hoje é bas-
tante utilizada em cerâmicas. Atualmente ainda se faz uso de algo 
que, dentro do carbono 14 e das datações, aqui no Vale do Catimbau, 
está chegando até 9 mil anos. De 600 anos até 9 mil anos.

No sítio com grafismos rupestres, seja de gravuras ou pin-
turas, ele tem os seus significados. Algumas pessoas conseguem 
decifrá-los, mesmo sendo por forma de estátuas, como é conhe-
cido. Muitos têm o conhecimento da região, moram na região, e isso 
já facilita. E ser indígena, mais ainda. É uma memória ancestral do 
contato direto, ou seja, da vivência. Para ter o conhecimento, é pre-
ciso ter a vivência, é preciso viver nesses lugares para entendê-los. 

Na questão das tradições, por exemplo, nem tudo que são abs-
trações não é que não tenha significado e deva ser chamado de tradi-
ção agreste.20 Eu não classifico as tradições agrestes de um jeito e a 
tradição nordeste de outro jeito. Tanto as “abstrações” em itacoatia-
ras21 quanto em pinturas rupestres. É comum pra mim, eu tenho esse 
olhar mais voltado para o grafismo, a leitura de imagem, e os grafis-
mos rupestres me dizem coisas que não se tem em livros nenhum. 
Por exemplo, aqui temos grafismos tidos como tradição agreste, mas 
que para mim são representações das cestarias, das esteiras, são as 
armadilhas para caça, são mapas da região, ou são pontos de coletas 
de água que eram muito importantes para aquela época como é para 
os dias atuais. Eu particularmente consigo identificar muitas coisas 
dessas através do relevo, vendo a geografia local.

20   Na arqueologia clássica, a tradição agreste é referente a figuras elementares, abstratas ou 
geométricas, também podem ser compreendidas como estáticas em contraposição à tradi-
ção nordeste, relativa ao movimento.

21   Gravuras rupestres.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a

Figura 8 (A e B). Sítio Arqueológico Alcobaça. À esquerda, pintura 
compondo painel de quase 2 metros. Ao analisar, percebemos ser uma 

informação apenas: um mapa. À direita, cúpula proveniente do uso de pilão 
para o processamento de vários tipos de alimentos, trituração de ossos, 

carnes, sementes, etc. Fonte: Arquivo pessoal, 2024.

Uma vez fizemos uma escavação de sítio com arqueóloga pes-
quisadora do IPHAN, e a gente se deparou com um sítio de gravuras 
na rocha (Itacoatiara). A pesquisadora tratou um piso e como cúpula, 
registrou como cúpula. Quando perguntei “o que é isso?”, ela respon-
deu que é uma cavidade na rocha feita pelo primitivo. Parei diante 
da natureza, fiquei em pé na rocha e observei que tinha mais de cem 
cúpulas no piso do abrigo. Fiquei olhando para as cúpulas e disse para 
ela observar a área, ampliar a visão. A vista panorâmica tinha uma 
vegetação, que vegetação é essa? “É babaçu!”. “E agora, olha para as 
cúpulas”. Ela: “Não vejo sentido algum”. Já, para mim, essas cúpulas 
estão relacionadas com o babaçu. Peguei os cocos de babaçu e colo-
quei sobre as cúpulas. Imagina no final de tarde… (o ancestral) pegou 
uma pedra maior para bater em cima do babaçu, e ali é o atrito da 
pedra com o coco. É um olhar que o arqueólogo não indígena não tem, 
porque ele não tem essa sintonia com a natureza, com a espirituali-
dade, e nós indígenas tratamos os sítios arqueológicos como lugares 
sagrados porque a gente tem a cosmovisão do que existe ali. Sabe o 
que ali está vagando até os dias atuais, e tem respeito pelos locais.

Então, há uma diferença da tradição ao mostrar um sítio 
arqueológico, o que é chamado de tradição agreste se transfor-
mando na tradição nordeste, por exemplo. A tradição no sentido 
nordeste são figuras de que na leitura de imagens você percebe o 
movimento de braços, de pernas, de cabeça olhando para um lado, 
por exemplo, ou se mostra um grupo de caçadores, um grupo de 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a dança, ou seja, provas de que naquela época já existiam manifes-
tações espirituais e até comemorativas, simbolizando funerais, 
danças, momentos festivos… Isso tudo já acontecia, por isso que 
temos encontrado em sítios arqueológicos cachimbos, o que signi-
fica que já éramos fumantes. Não de fumo, e, sim, de ervas, até por-
que já existia na época a chamada “cura por defumação” e os chás, 
que são os remédios do mato. Já existia a cura através de rituais, 
momentos de memória afetiva, de luta, de conquista, de se come-
morar tudo isso. Eu diria, as manifestações artísticas.

Com relação aos significados dos sítios arqueológicos, hoje, 
no presente, para nós indígenas, temos como sagrado um lugar que 
jamais poderá ser escavado se tiver algum risco de perder as infor-
mações. Ele está num abrigo que é fora de sedimentos, é fora de 
leito de rios, não vai ter nenhum risco de ser inundado, ou de ser 
coberto por mais areias, mais sedimentação. Então, os indígenas, 
nós defendemos esses lugares porque são sagrados, lugares que 
a gente busca força na ancestralidade, pedimos aos encantados, 
muitos lugares aonde a gente vai para fazer curas até hoje. Esses 
lugares a gente guarda como lugar sagrado e não podem ser vio-
lados, todos aqueles que vêm e adentram os territórios têm que 
ter todo um respeito. Tem que entrar nos territórios com sabedoria, 
respeito. Não se pode causar nenhum atrapalho, pois quem sofre 
somos nós. Quem vai sofrer as consequências todinhas somos nós, 
que moramos dentro do sítio, a gente vai sentir as dores de cabeça, 
as angústias, ou seja, às vezes dá vontade de chorar, um desas-
sossego. A gente não se sente bem quando um sítio é depredado, 
quando vão pessoas sem permissão, a gente se sente ofendido e 
precisa fazer rituais, muitos rituais para poder limpar o ambiente. 
Esses lugares para a gente são locais sagrados. Que fala da nossa 
ancestralidade, é lá que estão nossos guerreiros, é ali que encon-
tramos a força. Temos isso com a gente: o indígena não morre, ele 
se encanta, ele permanece fazendo boas ações dentro do territó-
rio. A relação de nós indígenas com esses sítios arqueológicos é a 
mesma da relação com o sagrado. Isso chamamos de antes presente, 
o que antes era presente no passado, hoje é na presença espiritual.

A disputa dentro da arqueologia, por exemplo, não deveria ser 
“qual o fóssil”, “qual o enterramento ou sepultamento mais antigo 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a no mundo?”. A compreensão não é essa. A gente tem uma identidade 
indígena que precisa ter essa base. A gente precisa falar a verdade, e 
não esconder. Como hoje, na arqueologia, entram os sítios arqueoló-
gicos? Como patrimônio cultural da humanidade. E como patrimônio 
indígena? É preciso fazer uso de uma arqueologia indígena!

 

Figura 9. Gravura em quenga 
de coco com grafismos do Catimbau. 

Inspiração na pintura rupestre aplicada 
como objeto de arte apropriado à repre-
sentação da memória cultural Kapinawá. 

Fonte: Arquivo pessoal.

Considerações finais 

Partindo desta constatação – o museu é o território, a memória é 
o território – enfatizamos o território do Catimbau desde a memória 
cultural e relação ancestral do povo Kapinawá. O extenso território, 
reconhecido inclusive como patrimônio arqueológico, é compreen-
dido a partir de uma correlação articulada entre sítios arqueológi-
cos e artefatos, objetos tradicionais e ancestrais, cultura Kapinawá 
e território sagrado, além de uma memorável referência ao histórico 
de lutas e conflitos para a homologação da Terra Indígena Kapinawá. 
Quando nos deparamos com o entendimento queriam acabar com a 
identidade do ser nativo levando as coisas indígenas, compreendemos o 
vínculo entre patrimônio arqueológico e presença étnica na região. 

Na compreensão Kapinawá, há uma vasta conexão entre os ele-
mentos culturais e o território marcado por vestígios e inscrições 
ancestrais que resistiram aos diversos atentados ao patrimônio 
arqueológico indígena em decorrência dos constantes conflitos terri-
toriais e ameaças à resistência Kapinawá. Portanto, a correspondência 
entre memória, identificação étnica e território ocorre mediada pela 
preponderância dos artefatos arqueológicos em relação direta com o 
respeito ao patrimônio e salvaguarda dos objetos e memória do povo 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a Kapinawá. Museologia indígena é memória viva e conexão antes pre-
sente. O patrimônio arqueológico no Catimbau é indígena, é Kapinawá.

Referências

ANDRADE, Lara Erendira Almeida de. “Kapi-
nawá é meu, já tomei, tá tomado”: organiza-
ção social, dinâmicas territoriais e processos 
identitários entre os Kapinawá. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia) – UFPB, João 
Pessoa, 2014.

ANDRADE, Lara E. A. de. Pelejas indígenas: 
conflitos territoriais e dinâmicas históricas 
na Serra do Catimbau. Tese (Doutorado em 
Antropologia) – UFPE, Recife, 2020.

ATHIAS, Renato. Objetos indígenas vivos 
em museus: temas e problemas sobre a 
patrimonialização. In: LIMA FILHO, Manuel; 
ABREU, Regina; ATHIAS, Renato (org.). 
Museus e atores sociais: perspectivas antro-
pológicas. Recife: Editora UFPE, 2016. p. 
189-2011. Disponível em: https://www.abant.
org.br/files/130_00168895.pdf. Acesso em: 
22 nov. 2025.

CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: 
estrategias para entrar y salir de la moderni-
dad. México, DF: Grijalbo, 1989.

CHUVA, Márcia. Patrimônio cultural em 
perspectiva decolonial: historiando con-
cepções e práticas. In: DUARTE, Alice (ed.). 
Seminários DEP/FLUP. Porto: Universidade 
do Porto, 2020. v. 1, p. 16-35.

ESTUDIO CASE. Kapinawá – benditos, sam-
bas de coco e toantes – 2003 CD completo. 
YouTube, 1 set. 2016. Disponível em: www.
youtube.com/watch?v=cDrBTbDrWwY&-
t=355s. Acesso em: 22 nov. 2025.

GOMES, Alexandre. Museus indígenas, 
mobilizações étnicas e cosmopolíticas da 
memória: um estudo antropológico. 2019. 
Tese (Doutorado em Antropologia) – Uni-
versidade Federal de Pernambuco, Recife, 
2019. Disponível em: https://repositorio.
ufpe.br/handle/123456789/36806. Acesso 
em: 22 nov. 2025. 

GONÇALVES, José Reginaldo Santos. 
Antropologia dos objetos: coleções, museus 
e patrimônios. Rio de Janeiro: [s. n.], 2007. 
Coleção Museu, Memória e Cidadania. 
Disponível em: https://www.academia.
edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%-
C 3 % A 9 _ Re g i n a l d o_ S a nto s _ A nt ro p o l o -
gia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_
m u s e u s _ e _ p at r i m % C 3 % B 4 n i o s _ J o s % -
C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7al-
ves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_
mem%C3%B3ria_e_cidadania. Acesso em: 
22 nov. 2025.

https://www.abant.org.br/files/130_00168895.pdf
https://www.abant.org.br/files/130_00168895.pdf
http://www.youtube.com/watch?v=cDrBTbDrWwY&t=355s
http://www.youtube.com/watch?v=cDrBTbDrWwY&t=355s
http://www.youtube.com/watch?v=cDrBTbDrWwY&t=355s
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/36806
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/36806
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania
https://www.academia.edu/54026010/Gon%C3%A7alves_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Antropologia_dos_objetos_cole%C3%A7%C3%B5es_museus_e_patrim%C3%B4nios_Jos%C3%A9_Reginaldo_Santos_Gon%C3%A7alves_Rio_de_Janeiro_2007_256p_Museu_mem%C3%B3ria_e_cidadania


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/28

“U
m

 m
us

eu
 fe

it
o 

pe
lo

 in
dí

ge
na

”:
 t

er
ri

tó
ri

o 
e 

m
em

ór
ia

 c
ul

tu
ra

l d
es

de
 o

s 
m

ai
s 

ve
lh

os
Jo

sé
 R

on
al

do
 F

ra
nç

a 
de

 S
iq

ue
ira

 (
Ka

pi
na

w
á)

 • 
Ju

lia
na

 F
re

ita
s 

Fe
rr

ei
ra

 L
im

a

<<  Voltar ao início

Este artigo se constituiu da dupla vocalização entre autor e autora como fragmento de 
uma ampla pesquisa colaborativa. Além das conversas entre pesquisadores, recorremos 
ainda aos registros de falas em palestras e eventos presenciais e virtuais. Os diálogos 
gravados e transcritos, evidenciados pela alternância de linguagem, são apresentados 
em duas partes: descritiva/analítica e a outra, reflexiva/cosmopolítica.

Juliana F. Ferreira Lima | Doutoranda em antropologia pela Universidade Federal de Pernam-
buco (UFPE) e mestra em Design. Bolsista CAPES – Doutorado PPGA. Desde 2015, vivencia 
o Catimbau ao colaborar com projetos culturais conciliados à pesquisa sobre objetos de arte 
e fruições nativas. Realizou o projeto cultural Ocupação, Estamparia e Grafismos Kapinawá, 
FUNCULTURA. Ministrou oficina de expografia colaborativa no projeto cultural Museu Kapi-
nawá: Educação Patrimonial Fazendo Escola. E-mail: julijubis@gmail.com | Orcid: https://orcid.
org/0000-0002-8958-3614 | Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/3442081794388393.

Ronaldo Siqueira | Do povo Kapinawá, atuou como professor de artes da Escola Saturnino 
Vieira de Melo, na aldeia Malhador, onde atualmente exerce o papel de coordenador. For-
mado em Pedagogia, cursou especialização em Arqueologia Social Inclusiva na Universidade 
Regional do Cariri (URCA) e Fundação Casa-Grande (Memorial do Homem Kariri), Nova 
Olinda, Cariri Cearense. Interlocutor sobre a visão Kapinawá quanto aos sítios arqueológi-
cos do Catimbau. Desempenha ainda a função de guia de turismo associado a ACONTURC 
– Associações dos Condutores de Turismo do Catimbau – no PARNA do Catimbau. E-mail: 
museukapinawa@gmail.com | Orcid: https://orcid.org/0009-0008-1291-7218.

mailto:julijubis@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8958-3614
https://orcid.org/0000-0002-8958-3614
http://lattes.cnpq.br/3442081794388393
mailto:museukapinawa@gmail.com
https://orcid.org/0009-0008-1291-7218

	_GoBack

