
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/24

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na Museu Eyêê Kafuba
Casa da memória do povo Karão Jaguaribaras
Museu Eyêê Kafuba: a house of memory for the Karão Jaguaribaras people

Recebido em: 29/10/2024
Aprovado em: 29/07/2025 

RESUMO

Neste artigo, apresentaremos a constituição his-
tórica do Museu Eyêê Kafuba, organizado pelo 
povo Karão Jaguaribaras, localizado no limite dos 
municípios de Aratuba e Canindé, no estado do 
Ceará. Considerando o debate sobre museus indí-
genas, as articulações políticas em torno da afir-
mação de identidades e a construção de autorre-
presentações a partir desses espaços, situamos a 
reflexão na forma como o museu é constituído, no 
contexto de mobilização por direitos, em que es-
tão incluídas as narrativas históricas da presença 
do povo no Maciço de Baturité, uma das regiões 
de ocupação tradicional de povos indígenas. Para 
isso, nos pautamos na descrição das atividades 
da organização institucional e nas narrativas do 
povo sobre esse espaço de memória.

Palavras-chave: Museologia indígena; etnologia indí-
gena; Nordeste brasileiro; etnicidade; patrimônio.

ABSTRACT

This paper presents the historical constitution of the 
Museu Eyêê Kafuba, organized by the Karão Jaguari-
baras people, situated on the borders of the munici-
palities of Aratuba and Canindé in the state of Ceará. In 
light of the discourse surrounding indigenous muse-
ums, the political articulations pertaining to the affir-
mation of identities, and the construction of self-rep-
resentations within these contexts, this study situates 
the reflection on the museum’s formation within the 
framework of mobilization for rights. This includes the 
historical narratives concerning the presence of the 
indigenous people in the Maciço Baturité, a region tra-
ditionally inhabited by indigenous communities. This 
analysis is guided by descriptions of the activities re-
lated to institutional organization and the narratives 
of the people regarding this space of memory.

Keywords: Indigenous museology; indigenous eth-
nology; Brazilian Northeast; ethnicity; heritage.

Merremii Karão Jaguaribaras  
(Maria Nataliana Assis Gomes)

Gleidison Karão Jaguaribaras 
(Francisco Gleidison Cordeiro Lima) 

Rhuan Carlos dos Santos Lopes

Sobre os autores >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es Introdução

Neste artigo, apresentamos a constituição histórica do Museu 
Eyêê Kafuba, do povo Karão Jaguaribaras, localizado no limite dos 
municípios Aratuba e Canindé, no estado do Ceará. Considerando o 
debate sobre museus indígenas, as articulações políticas em torno 
da afirmação de identidades e a construção de autorrepresenta-
ções a partir desses espaços (Gomes; Vieira, 2014; Santos, 2016; Oli-
veira; Santos, 2022), procuramos refletir sobre como o Museu Eyêê 
Kafuba é constituído no contexto de mobilização por direitos, em 
que estão incluídas as narrativas históricas da presença do povo 
no Maciço de Baturité – uma das regiões de ocupação tradicional 
de povos indígenas.

O Museu Indígena Eyêê Kafuba é compreendido como um 
espaço dedicado à preservação e promoção da cultura e da memória 
Karão Jaguaribaras. Sua denominação, na língua materna do povo, 
traduz-se como “casa da memória”, e se refere a uma expressão 
cultural que simboliza a relação profunda entre a natureza e a iden-
tidade indígena, trazendo encravadas em si as lutas pela defesa 
do território em diversos períodos, além dos atuais processos de 
demarcação. É um espaço que visa salvaguardar, documentar e 
contar a história do povo e suas tradições, de maneira acessível e 
educativa, ao mesmo tempo que é entendido como um espaço de 
diálogo intercultural. Recentemente, houve a criação do Laboratório 
de Línguas Ybutritê, integrado ao museu e destinado às pesquisas 
e registros do idioma materno Karão Jaguaribaras, o que amplia o 
alcance desse equipamento cultural.

Marcada por resistências e adaptações diante de diferentes 
pressões sociais e políticas, a trajetória histórica dos Karão Jagua-
ribaras remonta a complexos episódios ao longo de séculos. A 
cultura do povo é alimentada por histórias vivas, em oralidades, 
rituais, acervos materiais e biológicos, além da profunda conexão 
com a terra. Esse contexto não apenas molda a identidade do nosso 
povo, como também promove uma valorização de tradições que 
são essenciais na atualidade. O Museu Eyêê Kafuba, além de docu-
mentar narrativas, ajuda a manter viva a memória coletiva da etnia 
Karão Jaguaribaras. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es Este artigo se propõe a refletir sobre a importância desse 
espaço mnemônico, analisando como o povo em questão com-
preende a memória como uma entidade viva, que também integra o 
museu e é fundamental para a existência coletiva. A partir de uma 
análise do acervo presente e da integração entre tradição e moder-
nidade, discutiremos o papel do Eyêê Kafuba como ferramenta de 
preservação cultural e de uma prática para a perpetuação de sabe-
res ancestrais na contemporaneidade. Pretendemos também abor-
dar a relação entre memória, identidade e cultura na visão do pró-
prio povo, tomando o Museu Eyêê Kafuba como fonte de análise, 
acrescentando abordagens teóricas que discutem a memória cole-
tiva no Kalembre – o território tradicional Karão Jaguaribaras.

Museus indígenas, memória e patrimônio 

A presença expressiva de objetos em instituições museais tem 
relação direta com o movimento colonial. Normalmente, as cole-
ções remetem à história dos povos que as produziram e informam 
sobre seus processos de criação, uso e, por vezes, descarte das 
peças (Ferreira, 2015, p. 81). São, portanto, sugestivas da relação das 
sociedades com a cultura material, manifestando de forma con-
creta as relações sociais (Lima, 2011). Por outro lado, o colecionismo 
dos museus também registra o histórico de sua formação, frequen-
temente associado às invasões de território ou aproximações com 
povos inseridos forçosamente no mundo colonial, alocados em um 
passado distante e, por vezes, primitivo, segundo o discurso cien-
tífico (Fabian, 2021). Os museus, então, se formam no contexto de 
consolidação das nações, sejam elas europeias ou americanas (Oli-
veira; Santos, 2022).

Nessas instituições, tradicionalmente, as peças são divididas 
nas categorias etnográfica e arqueológica, considerando, respecti-
vamente, a coleta no contexto de uso do povo e a retirada de sítios 
arqueológicos (Van Velthem, 2012). Quando se trata de pesquisa rea-
lizada por acadêmicos não indígenas e, em particular, no que diz 
respeito às coleções etnográficas, as relações entre pesquisador e 
grupo pesquisado passam por uma longa trajetória de seleção, per-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es formances e registros (Fabian, 2021). Por outro lado, um conjunto 
recente de pesquisas tem demonstrado que o colecionismo, como 
prática social, ultrapassa os museus. Moradores de áreas próximas 
a sítios arqueológicos, por exemplo, selecionam peças de relevância 
para seus acervos pessoais, pautando-se em uma dimensão senso-
rial que condiciona a escolha dos objetos, o que, de fato, permite a 
fruição com o passado. Paralelamente, esses pequenos acervos con-
tribuem para a preservação dos objetos e informam sobre as narrati-
vas explicativas acerca de suas origens e usos (Bezerra, 2011).

Esses acervos, portanto, sejam de museus coloniais ou de 
museus domésticos/comunitários/indígenas, têm em comum a 
noção elementar de coleção: grupo de objetos com algum tipo de 
identidade, que, a partir da reunião intencional, pelo colecionador, 
são vistos como únicos (Pearce, 1995). Quando não associadas a 
instituições museais, essas coleções são entendidas como domés-
ticas e são comuns, mas não exclusivas, às comunidades situadas 
em áreas com sítios arqueológicos (Bezerra, 2011). Por outro lado, as 
coleções de museus indígenas ou comunitários tendem a ser for-
madas a partir de indivíduos interessados em colecionar artefatos 
relevantes a determinado povo ou comunidade (Santos, 2016). Em 
todos esses casos, pode-se observar a relação biográfica do objeto 
com o colecionador, na medida em que as narrativas do indivíduo se 
relacionam com a biografia do objeto (Hoskins,1998). Sendo assim, 
a relação de afeto entre o colecionador e os artefatos é mediadora 
da constituição da coleção (Oliveira; Santos, 2019).

Museus indígenas, idealizados e organizados por povos origi-
nários, surgem em interlocução com as práticas museais mencio-
nadas anteriormente. Contudo, o surgimento dessas instituições 
ocorre, em particular, em outro contexto: o do enfrentamento às 
narrativas essencializadoras sobre povos nativos, sob a afirmação 
de identidades e a construção de autorrepresentações (Oliveira; 
Santos, 2022). O crescimento do número de museus indígenas no 
Brasil está relacionado a esse contexto amplo. Revisões nas abor-
dagens das exposições, participação ativa de pessoas indígenas 
na elaboração de propostas museais, requalificação de museus, 
bem como parcerias com pesquisadores e instituições de pesquisa 
têm sido possíveis em função das articulações de coletivos indí-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es genas em todo o Brasil (Oliveira; Santos, 2022; Gomes; Vieira; Cury, 
2016; Gomes; Neto, 2018). Na região Nordeste, em especial, o prota-
gonismo desses povos na elaboração de instituições museais tem 
tomado destaque, incorporando narrativas próprias sobre proces-
sos históricos de diferentes grupos étnicos e provocando problema-
tizações no campo da museologia, na antropologia e nas condições 
de formação de coleções etnográficas (Gomes, 2016). Um exemplo é 
o Museu Kanindé, localizado no Maciço de Baturité, no município de 
Aratuba, no Ceará, descrito como espaço “de preservação da memó-
ria, servindo às finalidades de pesquisa e também à divulgação da 
cultura” (Santos, 2016). A experiência de museus indígenas nesse 
estado é expressiva, conforme manifestado na Rede Cearense de 
Museus Comunitários, que, por sua vez, integra instituições for-
madas em contextos políticos diversos (Gomes; Vieira, 2014). Além 
disso, há significativa participação de representantes de museus 
indígenas do Ceará na Rede Indígena de Memória e Museologia 
Social do Brasil (Gomes; Neto, 2018).

Dessa forma, tais instituições museais articulam as catego-
rias patrimônio e memória como ativadoras do debate e das ações 
anteriormente apresentadas. Conforme destaca Regina Abreu 
(2007), a memória é o ato de lembrar e o ato de esquecer. Ainda, 
Halbwachs (2006) argumenta que a memória tem uma dimensão 
coletiva, visto que, ao ser narrada a partir das experiências pes-
soais de sujeitos, estrutura-se sobre as percepções de seus pares. 
O autor argumenta que toda memória individual é, em essência, 
uma memória social conectada ao passado vivido de indivíduos. 
Nesse sentido, concordamos com o argumento de Sandra Jatahy 
Pesavento (2005), para quem a memória tem o poder de resgatar 
diferentes temporalidades acumuladas no espaço. A historiadora 
reforça a capacidade da memória de vincular experiências indivi-
duais e coletivas em um contínuo temporal e espacial. É assim que 
podemos entender o poder evocativo de objetos e, por conseguinte, 
do patrimônio: ambos como suportes para a memória (Abreu, 2007).

O conceito de patrimônio é aqui entendido como uma catego-
ria, uma ferramenta analítica, em particular na Antropologia – dis-
ciplina sobre a qual situamos o debate levantado neste artigo. De 
forma geral, a concepção de patrimônio diz respeito aos bens que 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es constituem referência às identidades de sujeitos. Para além do uso 
dessa categoria na legislação e na formação de Estados nacionais, 
pensamos o patrimônio junto aos povos indígenas e seus museus 
sob uma perspectiva polissêmica, em sociedades e tempos diver-
sos. O patrimônio, além disso, é um fato social total, visto que tem 
diferentes dimensões, práticas e instituições sociais aparente-
mente distintas, mas representativas de determinado grupo social, 
tais como música, culinária, arquitetura, moralidades, estética etc. 
Do ponto de vista das perspectivas consideradas nativas, quando 
se fala em patrimônio, tais dimensões não são independentes (Gon-
çalves, 2009).

Evidentemente, mais do que ter uma lógica própria para for-
mar coleções museais, povos indígenas articulam suas noções de 
história, de patrimônio e de memória pela reelaboração de suas 
epistemologias nos contextos contemporâneos, conforme veremos 
a seguir.

O eterno lembrar e seus lugares

O território indígena Karão Jaguaribaras é chamado de Kalem-
bre. Nele, um conjunto de leis éticas e cosmológicas criadas pelos 
ancestrais ainda hoje é seguido pelo povo, como uma filosofia de 
vida coletiva. A palavra se constitui da seguinte maneira: o termo 
Ka tem significado espiritual de complemento ao ki, que se refere ao 
material (corpo e suas utilizações), e é associado a lembre, uma refe-
rência ao eterno lembrar, aquilo que não se pode esquecer. O termo 
Kalembre também pode ser interpretado como “o meu sentimento 
por vocês”, ou seja, a representação do coletivo, no sentido de uma 
gigantesca família que convive com plantas e animais, com plane-
tas, além de com corpos e espíritos; é tudo o que está no contexto 
da vida e, excedendo-a, das energias cósmicas. Dessa forma, é um 
território sagrado para o povo e, por isso, é considerado patrimônio 
e uma extensão do museu. O Kalembre, portanto, alcança todo o 
atual território do Maciço de Baturité, além das áreas da depressão 
sertaneja do entorno. É nesse espaço físico que estão a aldeia Fei-
jão, local do museu aqui destacado, e as diferentes casas de mem-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es bros do povo, situadas nos atuais municípios dessa região. É nesse 
espaço que o grupo indígena aponta seus locais de memória e arti-
cula suas atualizações.

Nora e Khoury (1993), ao refletirem sobre a tensão diante das 
transfigurações abruptas das tradições nas sociedades modernas 
ocidentais, observam a criação de diferentes espaços nos quais a 
memória passou a ser preservada. Museus, memoriais, áreas urba-
nas ou rurais, ruas, monumentos, celebrações e arquivos são espa-
ços nos quais se estabelecem cadeias discursivas que criam luga-
res de memória, à medida que são transformados em marcos de 
referência, momentos históricos, tradições e identidades. Neles, é 
experienciada a dimensão coletiva da memória, inclusive de forma 
imersiva. Conforme vimos anteriormente, para Halbwachs (2006), 
o alcance coletivo da memória está associado às experiências de 
indivíduos na sociedade, mas em relação à percepção coletiva.

Na concepção Karão Jaguaribaras, a noção de lugar de memó-
ria é mais ampla. Assim, a memória é entendida como um elemento 
central para a preservação da cultura e da identidade coletivas. 
Ela não se restringe ao passado distante ou a recordações de fatos 
históricos, mas é uma entidade viva e presente, que se entrelaça 
com o cotidiano e com a existência de cada indivíduo do Kalem-
bre. Trata-se de mais do que um simples processo psicológico que 
permite guardar experiências, como sentimentos, imagens, ideias 
e até mesmo acontecimentos. No Eyêê Kafuba, a memória é uma 
força vital que guia práticas, valores e é referência materializada 
em formato de acervos.

Nesse contexto, o conceito de matéria da memória se destaca, 
pois os acervos expostos no espaço em questão deixam de ser ape-
nas objetos físicos para se configurar como representações das 
vivências, tradições e valores, de forma atemporal, expressos em 
matéria, de modo que as leis internas do Kalembre são mantidas vivas. 
A memória também é tomada como registro de fatos importantes, 
daquilo que não se deve esquecer. Cada peça carrega histórias que 
conectam os visitantes do espaço com as trajetórias vividas por 
nossa etnia, em tempos distintos, transformando a memória em 
algo palpável, acessível e passível de ser compartilhado. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es Eyêê Kafuba traduz-se, em nossa língua materna, como “casa 
da memória”. Os objetos ali contidos, desde utensílios do cotidiano 
até itens cerimoniais, funcionam como veículos que transportam 
os visitantes para o universo cultural da memória Karão Jaguariba-
ras. Em síntese, a relação dos artefatos com a memória é um pro-
cesso dinâmico e multifacetado. A mobilidade e a sistematização 
mnemônicas, por meio desses objetos, traduzem a forma como nos 
organizamos, convivemos e nos comportamos diante das mudanças 
impostas pelo tempo. No Kalembre, a memória não está presente 
apenas em acervos, monumentos, arquiteturas ou em locais físicos 
feitos por mãos humanas. Ela reside em diferentes corpos, práticas e 
nos rituais cotidianos. Ao mesmo tempo, o conceito de memória não 
se refere apenas às características humanas. As paisagens, conste-
lações, rios, árvores, solo, animais e territórios, todos são lugares e 
seres que concentram memórias vivas, capazes de gerar histórias e 
conhecimentos que ultrapassam os limites da materialidade. 

Neste território, a memória é vista como uma entidade sagrada 
que participa diretamente da existência do povo. Ela não é apenas 
um reflexo do que foi, mas uma força ativa que molda o presente e o 
futuro. Os “troncos velhos”, que são os anciãos guardiões da memó-
ria, são respeitados como depositários desse patrimônio imaterial. 
Por meio deles, a memória é compartilhada, com histórias orais, ceri-
mônias, ensinamentos práticos e materiais físicos, como artesana-
tos, obras de arte, cestarias e outros saberes. Essa transmissão não 
é estática, mas adaptativa, o que permite fazermos atualizações de 
nosso repertório cultural à medida que novas experiências são vivi-
das, sem perder de vista os fundamentos da tradição.

A memória ainda se manifesta através de artistas do povo. As 
taowás (grafismos e pinturas) Karão Jaguaribaras carregam em si 
narrativas e saberes ancestrais. Esses elementos visuais são repo-
sitórios de histórias que representam a conexão do povo com o ter-
ritório, os espíritos da natureza, os antepassados, o cosmo etc. O 
processo de criação e utilização dessas formas artísticas de expres-
são é um ato de rememoração no qual a arte se torna um veículo de 
memória coletiva. Dessa forma, a produção artística Karão Jagua-
ribaras não é apenas estética, mas está profundamente ligada à 
manutenção da identidade cultural e histórica do povo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es Na taowá intitulada Memória, é possível observar a maneira 
como a emanação da fonte da sabedoria ancestral se expressa por 
meio de elementos visuais. As formas orgânicas e os padrões repe-
titivos representam a conexão com o território, as tradições espi-
rituais e a natureza, demonstrando, ainda, que a memória não é 
um conceito abstrato, mas uma entidade viva que se manifesta em 
cada aspecto da vida cotidiana. Assim, a “memória não possui pon-
tos centrais, mas em sincronia pode adquirir formas” (Karão Jagua-
ribaras, M., 2023a, p. 30). 

Figura 1. Taowá Memória, de Merremii Karão Jaguaribaras. 
 Fonte: Karão Jaguaribaras, M. (2023a, p. 29).

A memória é a base da existência. Sem ela, não haveria conti-
nuidade cultural, nem um sentido de pertencimento. Ela orienta as 
práticas do presente e fortalece a coesão social, proporcionando um 
senso de identidade compartilhada. O museu indígena Eyêê Kafuba 
reflete essa importância ao criar um espaço onde o passado, o pre-
sente e o futuro se entrelaçam, garantindo que a memória não seja 
perdida, mas continuamente revigorada, adaptada e transmitida 
para as próximas gerações.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es A agenda de pesquisa do povo Karão Jaguaribaras

A construção da memória junto ao povo Karão Jaguaribaras 
ocorre de forma coletiva e se manifesta em diferentes suportes, 
tais como nas narrativas dos “troncos velhos”, nas casas e roças, 
nas antigas áreas de habitação, nos espaços sagrados das serras e 
seu entorno, nos rios, na língua materna. Os recursos para registro 
e atualização dessas memórias têm sido atualizados nos contex-
tos de invasão do território, configurando motivo de enfrentamento 
e resistência do povo. Uma dessas formas de enfrentamento diz 
respeito às investigações junto às universidades. A formação aca-
dêmica, tal como para outros povos indígenas no Brasil (Fernan-
des, 2015, p. 322), instrumentalizam os saberes ocidentais para uso 
junto às demandas dos Karão Jaguaribaras, estabelecendo uma 
agenda própria de pesquisa (Smith, 2018). Isso permite uma quali-
ficação bilateral do povo. 

Foi com esse intuito que alguns estudantes Karão Jaguariba-
ras, da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-
-Brasileira (Unilab), passaram a articular pesquisas arqueológicas 
e antropológicas que auxiliam na construção da história da região, 
colocando seu povo em evidência e visando à proteção de seus 
patrimônios. Ao longo de dois anos, em parceria com a referida uni-
versidade e junto ao Grupo de Estudo com Povos Indígenas (Gepi/
Unilab-CNPq), foram desenvolvidos os projetos de pesquisa “Etno-
-história, Arqueologia e povos indígenas no Maciço de Baturité, 
Ceará” e “Identificação de sítios arqueológicos no Maciço de Batu-
rité, Ceará”. No primeiro caso, a proposta foi realizar o levantamento 
de documentos históricos primários, de dados secundários arqueo-
lógicos e de narrativas orais acerca da presença de povos indígenas 
no maciço. A pesquisa foi proposta em diálogo com o povo e sua 
demanda por produção de conhecimento histórico e antropológico. 
O objetivo do segundo projeto foi identificar sítios arqueológicos na 
região. Para isso, foram realizados levantamentos históricos e de 
informações orais junto à população local, bem como prospecção 
de superfície nas áreas com maior potencial, além de delimitação 
de sítios arqueológicos, por meio de georreferenciamento, registro 
fotográfico e registro descritivo dos sítios identificados. Em ambos 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es os casos, o segundo autor deste artigo, Gleidison Karão Jaguariba-
ras, foi bolsista de iniciação científica.

Associado a isso, na movimentação de qualificar e salvaguar-
dar o patrimônio Karão Jaguaribaras, foram produzidos textos apre-
sentados nos congressos da Sociedade Brasileira de Arqueologia 
(SAB), respectivamente, de 2020 e 2021, como “A arqueologia pública 
como ferramenta na/para proteção dos bens materiais e imateriais 
do povo Karão Jaguaribaras da Serra de Baturité” (Karão Jaguariba-
ras; Lopes, 2021) e “Sítios arqueológicos, história indígena e etno-
gênese no Maciço de Baturité, Ceará” (Karão Jaguaribaras; Lopes, 
2022). Ademais, foi elaborado um trabalho de conclusão de curso 
intitulado Povos indígenas e sítios arqueológicos no Maciço do Baturité, 
Ceará: a arqueologia indígena do povo Karão Jaguaribaras (Karão Jagua-
ribaras, G., 2023), e está em fase final, no momento da escrita deste 
artigo, uma dissertação de mestrado, na Universidade Estadual do 
Ceará (Uece), que aborda a diversidade de métodos do povo na pro-
teção do sagrado, na luta e manutenção da cultura.

Esses projetos têm a relevância de produzir diálogo com as 
epistemologias do povo Karão Jaguaribaras. Nesse sentido, a pro-
dução acadêmica da história indígena não se limita aos levanta-
mentos de documentos escritos de origem não indígena, mas busca 
sua memória, que é reproduzida pela tradição oral e apresenta uma 
lógica interna (Cunha, 1992). Essa abordagem é importante para se 
pensar as categorias sítios arqueológicos e patrimônio para o povo. 
Conforme argumenta Ana Flávia Santos e João Pacheco de Oliveira 
(2006), sítios arqueológicos são referências materiais nos movi-
mentos étnicos de povos indígenas. A memória social desses gru-
pos aponta para a existência de marcos físicos e espirituais que 
se manifestam nesses espaços. Além disso, do ponto de vista da 
pesquisa arqueológica, esses sítios devem ser pensados nos pro-
cessos de territorialização pelos quais os povos originários têm 
passado (Oliveira, 2015).

Desse modo, é possível acompanhar o processo de ocupação 
territorial do Maciço do Baturité por meio das narrativas dos Karão 
Jaguaribaras, as quais apontam para lugares sagrados. Ao analisar 
essa dimensão geográfica de patrimônio apontada pelo povo, tor-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es na-se evidente o panorama de uma ocupação que vem acontecendo 
desde tempos imemoráveis até os dias atuais. Os sítios arqueoló-
gicos, para o povo, são resquícios de cultivos, uma vez que se culti-
vam os mortos, os vivos, os encantados etc., assim como as planta-
ções. Seguindo essa lógica, esses espaços são considerados partes 
do corpo, os resquícios de episódios são como cicatrizes ou adere-
ços corporais: cada pedaço do território tradicionalmente ocupado 
é sagrado e é, para o povo, um grande museu. 

Devido aos conflitos gerados por projetos econômicos e polí-
ticos predatórios presentes no Maciço do Baturité, há cautela em 
apontar alguns desses sítios arqueológicos, pois, comumente, 
eles são atacados e depredados a fim de negar a existência nativa. 
Ainda, tendo em vista que, até o momento, não foi possível registrar 
os sítios identificados junto ao Instituto do Patrimonio Histórico 
e Artístico Nacional (Iphan), abordaremos somente alguns desses 
espaços sagrados. Minimamente, podemos apontar: o Poço da Moça 
– que contém arte rupestre, está localizado no município de Batu-
rité e foi identificado na segunda metade do século XX (Sobrinho, 
1956) –; o Morro da Cabeça da Onça – que contém gravuras em baixo 
relevo descritas como os pés de Ybutrité, no município de Aratuba 
–; os registros líticos na localidade do Gonçalão, também em Ara-
tuba; acampamentos localizados na Pedra da Isabel, no município 
de Palmácea; pinturas rupestres no Kalembre (Aldeia) Feijão; vestí-
gios que indicam ocupações europeias sobre o território tradicional 
Karão Jaguaribaras e cemitérios indígenas espalhados em toda a 
região (Karão Jaguaribaras, G., 2023).

Para além disso, a primeira autora deste artigo tem desen-
volvido pesquisas acadêmicas sobre a arte do povo, analisando a 
diversidade existente no universo da arte indígena e, dentro dele, 
as expressões artísticas Karão Jaguaribaras, por meio das taowás 
(grafismos e pinturas), que carregam, em sua essência, a conexão 
com vários mundos. Nessa pesquisa, Merremii Karão Jaguaribaras 
reflete sobre a forma como a arte indígena sofre restrições em espa-
ços de produção artística fora das aldeias, além de ser impactada 
por termos genéricos na sua descrição. Diante do avanço colonial e 
do cerco da sociedade nacional, a arte tem sido um dos elementos 
para conectar identidades e território, reestruturando novamente 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es o povo na própria terra outrora tomada, violada e cujos ancestrais 
foram assassinados, sendo o território banhado com sangue nativo. 
Assim, a pesquisa possibilita investigar uma expressão artística 
rica e viva, existente no território cearense como herança cultural, 
e a necessidade de externar esse conhecimento a fim de quebrar 
estereótipos e generalizações sobre os grafismos e pinturas. A pes-
quisadora o faz a partir das experiências vivenciadas no circuito 
acadêmico e nos ambientes artísticos, os quais ela nunca imagi-
nou acessar ou ocupar como artista indígena. Ter percebido a timi-
dez de artistas indígenas nesses espaços a instigou a pesquisar 
que fenômeno é esse que causa essa falta em larga escala (Karão 
Jaguaribaras, M., 2023b).

Nesse contexto, a pesquisadora Merremii Karão Jaguariba-
ras obteve uma análise das estratégias de sobrevivência da arte e 
de artistas indígenas, que por séculos vêm sendo violentados por 
ideologias empregadas a partir do universo eurocêntrico, principal-
mente decorrentes das limitações de acesso a determinados espa-
ços, e por políticas sociais que não raro se apresentam de formas 
contrárias às populações etnicamente diferenciadas. Ainda, é de se 
destacar a falta de diálogo, que pode ter ligação direta com a falta 
de informações, sem levar em consideração a diversificação como 
um todo e a particularidade de cada grupo (Karão Jaguaribaras, 
M., 2022; Karão Jaguaribaras, M., 2024). Desse modo, concordamos 
com a perspectiva de que as manifestações artísticas são “cen-
trais para a compreensão da vida em sociedade”, na medida em 
que exprimem a concepção do grupo acerca “da pessoa humana, 
a categorização social e material e outras mensagens referentes à 
ordem cósmica” (Vidal, 1970, p. 133).

Mais que elencar projetos e publicações, as ações de pesquisa 
anteriormente referidas situam a articulação do povo com o mundo 
universitário a partir da atuação de pesquisadores Karão Jaguari-
baras. Os projetos e pesquisas realizados têm contribuído signi-
ficativamente para o entendimento da etno-história, da arqueolo-
gia no território Karão Jaguaribaras e do Maciço do Baturité na sua 
totalidade, bem como da arte nos processos identitários e na cons-
trução do corpo e da pessoa. A colaboração entre o povo indígena e 
as universidades não apenas ampliou o conhecimento acadêmico, 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es mas também reforçou a importância da preservação e valorização 
do patrimônio cultural dos povos originários. Os registros feitos 
durante os estudos aqui referidos fornecem uma base sólida para 
futuras investigações e ações de preservação. Nesse sentido, dia-
logam com a construção da memória a partir da incorporação de 
outros recursos explicativos.

O Museu Eyêê Kafuba

A prática de preservar artefatos, presente em todas as cultu-
ras, revela a dinâmica da vida, que se transforma ao longo das eras. 
O Museu Eyêê Kafuba assume uma dimensão pedagógica ao orga-
nizar e concentrar, em um espaço de referência, uma amostra dos 
costumes do povo Karão Jaguaribaras por meio de seus artefatos. 
Além disso, cumpre o papel de salvaguardar peças ameaçadas pela 
deseducação e pelos conflitos que provocam a instabilidade terri-
torial e, consequentemente, insegurança patrimonial.

A existência e a manutenção de um espaço dedicado à preser-
vação de objetos sagrados, especialmente aqueles utilizados em 
rituais, constitui uma prática ancestral do povo e é, por si só, uma 
forma de resistência e continuidade cultural diante das ameaças 
contemporâneas.

A origem deste museu está ligada a um trágico ataque ao 
acervo e a uma figura de grande relevância, que o preservava à 
época: Py (tio) Zé Moura, falecido em 1984, que, até a década de 
1970, era o responsável por reunir e salvaguardava objetos em um 
espaço que o povo denomina Kaw(f)uba. Esse local abrigava artefa-
tos sagrados, como plantas, panelas, machados, sementes, pedras 
místicas, entre outros. Também continha a chamada casa das flau-
tas, onde eram guardados os instrumentos ritualísticos associa-
dos à cosmologia da criação da vida.

A arquitetura da casa de memória incorpora os elementos 
construtivos do povo, com estrutura de madeira revestida de palha, 
expositores feitos de estaleiros rústicos de varas e algumas mesas 
chamadas de giràl, nas quais se colocavam, de forma bem orde-
nada, as peças. Esse equipamento cultural tradicional foi atacado 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es por moradores não indígenas, tendo sido incendiado, o que provo-
cou a perda de grande parte do seu acervo.

Esse evento não encerrou o hábito de montar coleções com o 
registro da história e das atividades cotidianas que caracterizam a 
vida do povo. Como forma de resistência, o espaço de memória foi 
reconfigurado, passando a ser localizado em vários cômodos das casas 
dos Karão Jaguaribaras, até o ano de 2023. Devido à alta relevância de 
algumas peças para a cultura do povo, a necessidade de um espaço 
que as mantenha protegidas sempre apareceu como uma demanda 
importante. São exemplos desse acervo em constante transforma-
ção: peças que remontam a momentos ritualísticos, como flautas e 
outros instrumentos musicais, vestes sagradas e bebidas; objetos de 
períodos líticos, louças, material cerâmico, cachimbos, sementes e 
adereços tradicionais; material zoológico e elementos das práticas de 
cuidado à saúde do povo, além de artefatos que remontam a eventos 
históricos relevantes, como a machadinha de pedra utilizada no ato 
de assinatura de acordo de paz, no período colonial. 

 Figuras 2 a 5: Objetos das coleções do povo Karão Jaguaribaras guar-
dados em suas residências. Crédito: Rhuan Carlos Lopes, 2023.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es Após 53 anos, um prédio específico passou a reunir o acervo e as 
atividades a ele associadas, ampliando o acesso do público a outros 
grupos étnicos. Hoje, o museu está certificado pelo Instituto Brasi-
leiro de Museus (Ibram) como ponto de memória e, recentemente, 
passou por uma reforma apoiada pela Secretaria de Cultura do Estado 
do Ceará (Secult-CE), por meio do Edital Ceará da Cidadania e Diversi-
dade Cultural – Museus Comunitários: Memória e Patrimônio. Com o 
apoio da Cultural Survival, via Fundo Keepers of the Earth – Guardiões 
da Terra, foram construídos mais cômodos, incluindo o recém-criado 
Laboratório de Línguas, e o espaço está dividido da seguinte maneira:

•	Espaço de Memória (museu): ambiente que salvaguarda 
memórias e artefatos arqueológicos, etnográficos e ritualísticos;

•	Sala receptiva: espaço para reunião interna;

•	Sala de computação: equipamentos de uso de pesquisa da 
língua materna e afins;

•	Biblioteca: espaço de leitura;

•	Banheiro;

•	Alpendre para projeção audiovisual.

O formato atual do museu contou com o apoio das próprias 
comunidades do povo, que forneceram a base fundamental, tanto 
no planejamento quanto na curadoria das exposições, e de alguns 
apoiadores, como antropólogos, historiadores e sociólogos. A ideia 
era criar um espaço que não apenas mostrasse os artefatos, mas 
também contasse as histórias e tradições de forma autêntica. 

Apoios como os citados evidenciam o compromisso com a 
diversidade linguística, cultural e museal. O Museu Eyêê Kafuba 
é, no Brasil, o primeiro equipamento cultural construído em uma 
aldeia indígena com um laboratório específico para estudar a lín-
gua materna de um povo. Esse laboratório não é apenas um espaço 
físico, mas uma ponte para o futuro, garantindo a permanência das 
línguas e tradições preservadas. A iniciativa do espaço de memória 
de ter um laboratório coloca em destaque a importância da valo-
rização das línguas indígenas e dos acervos bibliográficos, reco-
nhecendo-as como um elemento fundamental da identidade e da 
história do território dos Karão Jaguaribaras. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es Essa iniciativa partiu da necessidade de ampliar e adequar o 
espaço, a fim de dar continuidade às práticas existentes. O museu 
é projetado para facilitar a interação e a colaboração entre o povo e 
os visitantes externos, promovendo um ambiente de intercultura-
lidade, aprendizado coletivo e apoio mútuo. Soma-se a isso o fato 
de que a implantação do laboratório de línguas Ybutritê representa 
um passo significativo para a preservação cultural e educacional 
do Kalembre. Ao promover o estudo da língua, estamos salvaguar-
dando nossa herança cultural e proporcionando às futuras gera-
ções um elo íntimo com nossas tradições. Também com o recurso 
desses editais, foi produzida uma cartilha didática que servirá de 
apoio pedagógico ao povo. Nela, há conteúdos que abrangem desde 
a gramática, lexicologia e glossário, até aspectos culturais ricos e 
variados, voltados à escrita, cultura e memória do povo.

O povo Karão Jaguaribaras considera que o que hoje é cha-
mado de presente foi o futuro de nossos antecedentes, assim como 
nosso presente será o passado de nosso futuro. Pensando assim, o 
espaço físico faz com que os jovens e as crianças se aproximem de 
seus antepassados por meio dos artefatos. Dessa forma, é possível 
ter mais um meio de salvaguardar e manter a tradição de deixar um 
pertence, que servirá de amostra de memória para o futuro, dando 
continuidade a essa corrente. 

Figura 6. Museu Eyêê Kafuba: Casa da Memória.  
Crédito: Gleidison Karão Jaguaribaras, 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es

 Figuras 7 e 8. Reinauguração do novo espaço do Museu Eyêê Kafuba: Casa da 
Memória. Crédito: Merremii Karão Jaguaribaras, 2024.

O acervo do Museu Indígena Karão Jaguaribaras continua 
sendo atualizado por um processo colaborativo que envolve a par-
ticipação ativa do povo na doação de peças, bem como a coleta de 
relatos orais, que representam a cultura, a história e a memória. O 
museu tem o importante papel de exceder a exposição de artefa-
tos: ele atua como um guardião das tradições ao promover ações 
de conservação, registros de momentos e do conhecimento ances-
tral do povo Karão Jaguaribaras. Ao promover ações de conservação 
e valorizar a cultura local, se torna um protagonista na luta pelos 
direitos indígenas e pela visibilidade de nossa existência. Desse 
modo, as exposições do acervo do Museu Eyêê Kafuba são diversas 
e refletem a riqueza cultural do território. 

Espaços museais como o Eyêê Kafuba são pensados a partir de 
dois pilares principais, e com tratamentos específicos para cada um: 
o espaço físico de concentração das peças, com proteção às mais 
delicadas, e os espaços abertos no território, que são marcos da tra-
jetória histórica do povo. Estes fazem parte de uma estrutura que 
salvaguarda todos os locais importantes para os Karão Jaguaribaras 
e isso já se contrasta com as lutas pelo território, que vêm se arras-
tando desde o início da colonização. Também são salvaguardadas 
matas e plantas medicinais usadas para fazer bebidas ritualísticas. 

O museu é visto como parte do corpo que envolve a nação Karão 
Jaguaribaras. É uma espécie de diário que registra acontecimentos, 
vivências, histórias e memórias; entendemos o patrimônio como 
uma corrente que liga o passado ao futuro – são vidas, não só as 
das figuras indígenas em si, mas as de todos os seres, que correm 
nas veias, por meio de energias ligadas pelo sangue, tal como os 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es seres da mata e os encantados que nos guiam. Os espaços materiais 
e imateriais de memória que narram a história e a organização social 
do povo, bem como seus modos de ser/estar, se expressam por meio 
de fatos marcantes vistos no acervo. Eles têm raízes profundas e de 
suma importância às orientações do povo e, por isso, são utilizados 
para a aprendizagem das futuras gerações. Assim como cada pedaço 
do território tradicionalmente ocupado é sagrado, os espaços mate-
riais e imateriais são parte do povo: eles orientam os membros da 
comunidade por meio de ações, de acordo com a forma de vida do 
Kalembre. Dessa forma, estabelecem uma conexão que vai da gênese 
aos modos de vida na contemporaneidade.

 Figuras 9 e 10. Instrumentos musicais ritualísticos e vasilhas cerâmicas. Crédi-
to: Gleidison Karão Jaguaribaras, 2024.

Figura 11. Fauna do Kalembre. Crédito: Gleidison Karão Jaguaribaras, 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es

Figura 12. Rochas do Kalembre. Crédito: Gleidison Karão Jaguaribaras, 2024.

Conclusão

Conforme visto ao longo do artigo, o Museu Eyêê Kafuba, do 
povo Karão Jaguaribaras, tem uma longa trajetória histórica. A sua 
existência informa sobre o conjunto de ações do povo para a cons-
trução constante da memória, como aquilo que é vivo, que se mani-
festa em cada aspecto da vida cotidiana. Nesse sentido, o museu é 
uma entre tantas formas de manifestação da entidade sagrada que 
é a memória. Ela está presente, como vimos, no território, nos seres 
que o conectam, nos sítios arqueológicos e no patrimônio cultural. 
O repertório da coleção museológica, que tem sua formação ligada 
ao colecionismo de diferentes membros do povo, sugere o alcance 
da presença constante dessa entidade. Afinal, ela se constitui dire-
tamente da existência do povo. Não é apenas aquilo foi ou passou, 
mas uma força ativa que molda o presente e o futuro. 

O Eyêê Kafuba, como casa da memória, age ativamente na sal-
vaguarda e na documentação da história, das tradições e da língua 
materna. Nesse sentido, concordamos com José Reginaldo Gonçal-
ves quando afirma que



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es […] o patrimônio é usado não apenas para simbolizar, representar ou comu-

nicar: é bom para agir. Essa categoria faz a mediação sensível entre seres 

humanos e divindades, entre mortos e vivos, entre passado e presente, 

entre céu e a terra e entre outras posições. Não existe apenas para repre-

sentar ideias e valores abstratos e ser contemplado. O patrimônio, de certo 

modo, constrói, forma as pessoas (Gonçalves, 2009, p. 31).

Agradecimentos 

Este texto foi produzido a partir da experiência na reforma e no 
restauro de espaços para a instalação do museu e do laboratório de 
línguas subsidiados pelo Edital Ceará da Cidadania e Diversidade 
Cultural – Museus Comunitários: memória e patrimônio (edição de 
2022), da Secretaria da Cultura do Estado do Ceará (Secult) e pelo 
apoio da Cultural Survival, por meio do Fundo Keepers of the Earth 
– Guardiões da Terra. Além disso, parte dos dados foi gerada na exe-
cução de dois projetos de pesquisa realizados junto à Universidade 
da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab) e 
financiados com recursos da Fundação de Amparo à Pesquisa do 
Estado do Ceará por meio do edital PROPPG/Unilab nº 03/2020 e 
do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 
(CNPq), via edital PROPPG/Unilab nº 02/2022. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es Referências

ABREU, R. Quando o campo é o patrimônio: 
notas sobre a participação de antropólogos 
nas questões do patrimônio. Sociedade e Cul-
tura, Goiânia, v. 8, n. 2, 2007. Disponível em: 
http://www.revistas.ufg.br/index.php/fchf/
article/view/1010. Acesso em: 19 nov. 2025.

BEZERRA, M. “As moedas dos índios”: um 
estudo de caso sobre os significados do 
patrimônio arqueológico para os morado-
res da Vila de Joanes, Ilha de Marajó, Brasil. 
Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, 
Belém do Pará, v. 6, n. 1, p. 57-70, 2011.

CUNHA, M. C. da. Introdução a uma histó-
ria indígena. In: CUNHA, M. C. (org.). Intro-
dução a uma história indígena. São Paulo: 
Companhia das Letras; Secretaria Municipal 
de Cultura; FAPESP, 1992. p. 9-24.

FABIAN, J. O tempo e o outro: como a 
antropologia estabelece seu objeto. Rio de 
Janeiro: Vozes, 2021.

FERNANDES, R. de F. Povos indígenas e 
antropologia: novos paradigmas e deman-
das políticas. Espaço Ameríndio, Porto Ale-
gre, v. 9, n. 1, 2015.

FERREIRA, L. M. Sob fogo cruzado: arqueolo-
gia comunitária e patrimônio cultural. Revista 
Arqueologia Pública, Campinas, v. 3, n. 1, 2015.

GOMES, A. O. Por uma antropologia dos 
museus indígenas: experiências museoló-
gicas e reflexões etnográficas. In: CURY, 
M. X. (org.). Museus e indígenas: saberes 
e ética, novos paradigmas em debate. São 
Paulo: Secretaria da Cultura; Acam Portinari; 
Museu de Arqueologia e Etnologia da Uni-
versidade de São Paulo, 2016. p. 133-155.

GOMES, A. O.; NETO, J. P. V. Projeto Histo-
riando: inventários participativos e museali-

zação do patrimônio cultural em comunida-
des indígenas no Ceará. Revista MUSAS, n. 
8, p. 72-96, 2018.

GOMES, A.; VIEIRA, J. P. A rede cearense de 
museus comunitários: processos e desafios 
para a organização de um campo museoló-
gico autônomo. Cadernos do CEOM, Santa 
Catarina, v. 27, n. 41, 2014.

GOMES, A.; VIEIRA, J. P.; CURY, M. X. Rela-
ções (possíveis) museus e indígenas – em 
discussão uma circunstância museal. In: 
LIMA FILHO, M.; ABREU, R.; ATHIAS, R. 
(org.). Museus e atores sociais: perspectivas 
antropológicas. Recife: Editora UFPE, 2016. 
p. 149-170.

GONÇALVES, J. R. S. O patrimônio como 
categoria de pensamento. In: ABREU, R.; 
CHAGAS, M. (org.). Memória e patrimônio: 
ensaios contemporâneos. Rio de Janeiro: 
Lamparina, 2009. p. 25-33.

HALBWACHS, M. A memória coletiva. São 
Paulo: Centauro, 2006.

HOSKINS, J. Biographical objects: how 
things tell the stories of people’s lives. New 
York: Routledge, 1998.

KARÃO JAGUARIBARAS, G. (Francisco Glei-
dison Cordeiro Lima). Povos indígenas e sítios 
arqueológicos no Maciço do Baturité, Ceará: a 
arqueologia indígena do povo Karão Jaguari-
baras. 2023. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Graduação em Antropologia) – Universidade 
da Integração Internacional da Lusofonia 
Afro-Brasileira, Redenção (CE), 2023.

KARÃO JAGUARIBARAS, G. (Francisco 
Gleidison Cordeiro Lima); LOPES, R. C. 
dos S. A arqueologia pública como ferra-
menta na/para proteção dos bens materiais 

http://www.revistas.ufg.br/index.php/fchf/article/view/1010
http://www.revistas.ufg.br/index.php/fchf/article/view/1010


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es e imateriais do povo Karão Jaguaribaras da 
Serra De Baturité, Ceará. In: REUNIÃO DA 
SAB NORDESTE, 6., 2020, [online]. Livro 
de resumos [...]. João Pessoa (PB): [S. n.], 
2021. Disponível em: https://hcommons.org/
deposits/item/hc:35067/. Acesso em: 19 
nov. 2025.

KARÃO JAGUARIBARAS, G. (Francisco 
Gleidison Cordeiro Lima); LOPES, R. C. dos 
S. Sítios arqueológicos, história indígena e 
etnogênese no Maciço de Baturité, Ceará. 
In: REUNIÃO DA SAB NORDESTE, 21., 2022, 
[online]. Livro de Resumos [...]. Diamantina 
(MG): [S. n.], 2022.

KARÃO JAGUARIBARAS, M. (Maria Nata-
liana Assis Gomes). Wúpy Taowá: vestindo-
-se de linguagens. Ponta Grossa: UEPG/
Proex, 2022.

KARÃO JAGUARIBARAS, M. (Maria Nata-
liana Assis Gomes). Inventário participativo 
arte Taowá (grafismos e pinturas) do povo 
indígena Karão Jaguaribaras. Canindé, CE: 
Gráfica e Editora Canindé, 2023a. 

KARÃO JAGUARIBARAS, M. (Maria Nata-
liana Assis Gomes). Arte indígena: uma abor-
dagem das expressões dos grafismos e pin-
turas do povo Karão Jaguaribaras no Ceará. 
2023. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Graduação em Sociologia) – Universidade 
da Integração Internacional da Lusofonia 
Afro-Brasileira, Redenção (CE), 2023b.

KARÃO JAGUARIBARAS, M. (Maria Nata-
liana Assis Gomes). Taowás: expressões 
artísticas Karão Jaguaribaras. In: WILNER, 
R. (org.). Rodas e redes interculturais: pes-
quisas em/sobre arte indígena no Nordeste. 
Recife: Editora UFPE, 2024. p. 164-172.

LIMA, T. A. Cultura material: a dimensão con-
creta das relações sociais. Boletim do Museu 
Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 
Belém do Pará, v. 6, n. 1, p. 11-23, 2011.

NORA, P.; KHOURY, T. Y. A. Entre memória e 
história: a problemática dos lugares. Projeto 
História: Revista do Programa de Estudos 
Pós-Graduados de História, São Paulo, v. 10, 
1993. Disponível em: https://revistas.pucsp.
br/ index.php/revph/art ic le/v iew/12101 . 
Acesso em: 28 out. 2024.

OLIVEIRA, J. E. de. (Re)aproximando os 
campos da Antropologia Social e da Arqueo-
logia no Brasil: Etnoarqueologia em laudos 
antropológicos judiciais sobre terras indíge-
nas em Mato Grosso do Sul. In: OLIVEIRA, J. 
P. de; MURA, F.; SILVA, A. B. (org.). Laudos 
antropológicos em perspectiva. Brasília, DF: 
ABA, 2015. p. 234-261.

OLIVEIRA, J. P.; SANTOS, R. de C. M. De 
acervos coloniais aos museus indígenas: for-
mas de protagonismo e de construção da 
ilusão museal. João Pessoa: Editora UFPB, 
2022.

OLIVEIRA, M. A.; SANTOS, T. de L. P. Cole-
tar aqui, coletar ali: o sistema dos objetos 
através dos Museus Domésticos. In: SAN-
TOS, T. de L. P. (org.). Patrimônio, história 
e cidades: olhares interdisciplinares. Rio de 
Janeiro: Letra Capital, 2019. p. 41-54.

PEARCE, S. M. On collecting: an investigation 
into collecting in the European tradition. Lon-
don: Routledge, 1995. Collecting Cultures.

PESAVENTO, S. Cidade, espaço e tempo: 
reflexões sobre a memória e o patrimônio 
Urbano. Cadernos do LEPAARQ, Pelotas, v. 
2, n. 4, p. 9-18, 2005.

SANTOS, A. F. M.; OLIVEIRA, J. P. D. Reco-
nhecimento ético em exame: dois estudos 
sobre os Caxixó. Rio de Janeiro: Contra-
capa, 2006.

SANTOS, S. S. Os Kanindé no Ceará: o 
museu indígena como uma experiência em 

https://hcommons.org/deposits/item/hc:35067/
https://hcommons.org/deposits/item/hc:35067/
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/12101
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/12101


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/24

M
us

eu
 E

yê
ê 

K
af

ub
a:

 c
as

a 
da

 m
em

ór
ia

 d
o 

po
vo

 K
ar

ão
 J

ag
ua

ri
ba

ra
s 

M
er

re
m

ii 
Ka

rã
o 

Ja
gu

ar
ib

ar
as

 • 
G

le
id

is
on

 K
ar

ão
 J

ag
ua

rib
ar

as
 • 

R
hu

an
 C

ar
lo

s 
do

s 
Sa

nt
os

 L
op

es

<<  Voltar ao início

Merremii Karão Jaguaribaras (Maria Nataliana Assis Gomes) |  Artista visual, curadora, 
ambientalista, escritora e pesquisadora. Graduada em Sociologia pela Universidade da Inte-
gração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab). Graduada em Serviço Social (Facul-
dade Anhanguera). Mestre pelo Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar (MIH) da Unilab 
(bolsista Capes). Curadora no Museu Eyêê Kafuba. Membro do Grupo de Estudos com os 
Povos Indígenas (Gepi/Unilab-CNPq). E-mail: merremiikarao02@gmail.com. | Lattes: https://
lattes.cnpq.br/9941749603553698. | Orcid: https://orcid.org/ 0000-0003-1400-7177.

Gleidison Karão Jaguaribaras (Francisco Gleidison Cordeiro Lima) | Pesquisador Karão Jagua-
ribaras. Bacharel em Humanidades e em Antropologia pela Universidade da Integração Interna-
cional da Lusofonia Afro-Brasileira (Unilab). Mestre pelo Programa de Pós-Graduação Inter-
disciplinar em História e Letras da Universidade Estadual do Ceará (Uece) (bolsista Funcap) e 
doutorando no Programa de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal do Pará 
(PPGA/UFPA), com bolsa Capes. Curador no Museu Eyêê Kafuba. Membro do Grupo de Estu-
dos com os Povos Indígenas (Gepi/Unilab-CNPq). E-mail: gleidisonkarao@gmail.com. | Lattes: 
https://lattes.cnpq.br/6555260036402385. | Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9770-5511.

Rhuan Carlos dos Santos Lopes | Arqueólogo e antropólogo. Docente no Instituto de Filo-
sofia e Ciências Humanas da Universidade Federal do Pará (IFCH/UFPA) e nos programas 
associados de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal do Ceará e da Uni-
versidade da Integração da Lusofonia Afro-Brasileira (PPGA/UFC-Unilab). Vice-coordenador 
do Grupo de Pesquisa Cidade, Aldeia e Patrimônio (UFPA/CNPq) e membro do Grupo de 
Estudos com os Povos Indígenas (Unilab-CNPq). E-mail: rhuan.c.lopes@gmail.com. | Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/5191230783420771. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6372-6413.

museologia social. In: CURY, M. X. (org.). 
Museus e indígenas: saberes e ética, novos 
paradigmas em debate. São Paulo: Secre-
taria da Cultura; Acam Portinari; Museu de 
Arqueologia e Etnologia da Universidade de 
São Paulo, 2016. p. 156-160.

SMITH, L. T. Descolonizando metodologias: 
pesquisa e povos indígenas. Curitiba: Edi-
tora UFPR, 2018.

SOBRINHO, T. P. Algumas inscrições rupes-
tres inéditas do estado do Ceará. Revista do 
Instituto do Ceará, Fortaleza, ano LXX, p. 115-
143, 1956.

VAN VELTHEM, L. H. O objeto etnográfico 
é irredutível? Pistas sobre novos sentidos e 
análises. Boletim do Museu Paraense Emílio 
Goeldi. Ciências Humanas, Belém do Pará, v. 
7, n. 1, p. 51-66, 2012.

VIDAL, L. Grafismo indígena: estudos de 
antropologia estética. São Paulo: Edusp, 
1970. 

https://lattes.cnpq.br/9941749603553698
https://lattes.cnpq.br/9941749603553698
https://orcid.org/ 0000-0003-1400-7177
https://lattes.cnpq.br/6555260036402385
https://orcid.org/0000-0002-9770-5511
http://lattes.cnpq.br/5191230783420771
 https://orcid.org/0000-0001-6372-6413

	_GoBack

