
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/40

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na “Para descolonizar mentes e corações”
A museologia compartilhada em museus com povos indígenas
“To decolonize minds and hearts”: shared museology between museums and 
indigenous peoples

Recebido em: 30/10/2024
Aprovado em: 19/05/2025 

RESUMO

O artigo propõe discutir a museologia compartilha-
da entre museus tradicionais com acervos etno-
gráficos e povos indígenas no Brasil com base em 
alguns casos. Apresenta dados sobre as seguintes 
instituições: Museu Paraense Emílio Goeldi, Museu 
Histórico Pedagógico Índia Vanuíre, Museu de Ar-
queologia e Etnologia da Universidade Federal de 
Santa Catarina, Museu Antropológico da Universida-
de Federal de Goiás e Museu do Estado de Pernam-
buco, destacando fragmentos de entrevistas com 
seus pesquisadores. Reflete sobre processos cola-
borativos, especificamente a respeito de avanços e 
desafios da decolonização em museus com acervos 
etnográficos. Apesar de iniciativas bem-sucedidas, 
identifica que tal tema ainda enfrenta obstáculos 
que dificultam a agência indígena nesse proces-
so. Ao final, inspirado nos depoimentos, propõe dez 
pontos para a reflexão e problematização do traba-
lho dialogado com povos indígenas em museus, que 
supõe respeito mútuo, participação ativa indígena e 
relações de confiança.

Palavras-chave: Decolonizar; museu; povos indíge-
nas; museologia compartilhada; Brasil.

ABSTRACT

This article discusses the shared museology be-
tween traditional museums with ethnographic col-
lections and indigenous peoples in Brazil, based 
on a few cases. It presents data on the following 
institutions: Museu Paraense Emílio Goeldi, Museu 
Histórico Pedagógico Índia Vanuíre, Museu de Ar-
queologia e Etnologia da Universidade Federal de 
Santa Catarina, Museu Antropológico da Universi-
dade Federal de Goiás, and Museu do Estado de Per-
nambuco, highlighting fragments of interviews with 
their researchers. It reflects on collaborative pro-
cesses, specifically regarding advances and chal-
lenges of decolonization in museums with ethno-
graphic collections. Despite successful initiatives, 
it identifies that this topic still faces obstacles that 
hinder indigenous agency in this process. In the end, 
inspired by the testimonies, it proposes ten points 
for reflection and problematization of the dialogued 
work with indigenous peoples in museums, which 
presupposes mutual respect, active indigenous par-
ticipation, and relationships of trust.

Keywords: Decolonize; museum; indigenous peo-
ples; shared museology; Brazil.

Adriana Russi

Sobre a autora >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si

Introdução

Para descolonizar mentes e corações.1

Fernanda Kaingang (Rodrigues, 2024) 

A epígrafe acima, que também intitula este artigo, é simulta-
neamente uma proposição e um estímulo. Extraída da entrevista 
de Fernanda Kaingang, atual diretora do Museu Nacional dos Povos 
Indígenas, nos motiva a pensar o lugar do(a) pesquisador(a) não 
indígena no intrincado jogo dos patrimônios indígenas museali-
zados. Ela nos provoca a abraçar a imperiosa tarefa de rever o que 
pensamos, sentimos e fazemos sobre museus, coleções e povos 
indígenas, ou seja, convoca-nos a decolonizar nossas mentes e 
nossos corações. 

A museologia compartilhada ou colaborativa, como venho 
denominando a prática dialogada, respeitosa e contínua dos 
museus e seus(suas) profissionais e/ou pesquisadores(as) não 
indígenas com povos indígenas é princípio de ação (Russi; Regina, 
2019). Enquadra-se, de alguma forma, no que Marília X. Cury deno-
minou modelo pentadimensional/hipertextual, em que os públicos 
– nesse caso, povos indígenas que tiveram seus patrimônios cole-
tados e musealizados – assumem participações únicas “abrindo 
possibilidades de enunciatário e enunciador” (Cury, 2014, p. 62).

Ancorados em princípios éticos e na dialogia, processos parti-
cipativos com indígenas – que historicamente tiveram seus direitos 
negados – só fazem sentido se considerarem e respeitarem os(as) 
incluídos(as), sendo deles(as) a decisão de participar ou não des-
ses processos. Em entrevista concedida à Agência Brasil, Fernanda 
Kaingang afirma que:

1   Descolonizar e decolonizar: embora sejam termos empregados como sinônimos, alguns 
autores estabelecem distinções. Descolonizar se refere ao processo histórico de indepen-
dência de países colonizados. Decolonizar, por sua vez, refere-se ao movimento de transcen-
der o poder colonial nas mais diversas formas, ou seja, suplantar o pensamento colonial que 
tem relação com poder, saber e ser e atravessa o pensamento e as práticas culturais, não se 
restringindo apenas à economia e à geopolítica. Sobre isso, ver: Ballestrini, 2013.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Há muitas pessoas que dizem que os povos indígenas foram invisibiliza-

dos. Esse termo não me agrada, porque permite que se alegue desconheci-

mento. Mas, na verdade, houve dolo. Não é invisibilidade. É negação. Nega-

ção de direitos.

Processos efetivamente participativos, como a museologia 
compartilhada ou colaborativa com povos indígenas, são identifi-
cados como práticas decoloniais, dando sequência a uma série de 
revisões de conceitos, procedimentos, princípios e ética que afeta-
ram o campo museal desde os anos de 1960 e 1970. Exemplos des-
sas revisões vão desde os ecomuseus de Marcel Évrard, Hugues de 
Varine e outros (Brulon, 2015),  surgidos na França nos anos de 1970; 
passando por conceitos como o dos antimuseus, de Maria Bolaños 
(2002); do museu integral, formulado em 1972 pela Mesa-Redonda de 
Santiago do Chile; dos museus comunitários de Mario Vazquez (Men-
dez-Lugo, 2022),  no âmbito do programa A Casa del Museo, nos anos 
de 1970 no México; do Movimento da Nova Museologia (MINOM) nos 
anos de 1980; enfim, muitas têm sido as formulações teórico-prá-
ticas para que processos museais cumpram a função social dos 
museus, incluindo a sociedade nesse processo. 

Assim, chegamos à contemporaneidade com uma multiplicidade 
de práticas participativas. Paralelamente, acompanhamos a recente 
revisão do conceito de museu pelo International Council of Museums 
(ICOM)2 e a atualização de seu código de ética, agora em curso. 

Na vanguarda dos debates sobre os povos indígenas e coleções 
etnográficas no Brasil, ainda nos anos de 1950, Darcy Ribeiro vislum-
brava o museu como lugar privilegiado para o combate ao precon-
ceito. Fruto de sua concepção, surgiu em 1953, na cidade do Rio de 
Janeiro, o Museu do Índio. Considerado o primeiro museu do mundo 
desse gênero, tem como objetivo difundir a diversidade e a exube-

2   Aprovado em 2022, na Conferência Geral do ICOM, em Praga, a nova definição diz que: 
“Um museu é uma instituição permanente, sem fins lucrativos e a serviço da sociedade que 
pesquisa, coleciona, conserva, interpreta e expõe o patrimônio material e imaterial. Abertos 
ao público, acessíveis e inclusivos, os museus fomentam a diversidade e a sustentabilidade. 
Com a participação das comunidades, os museus funcionam e comunicam de forma ética e 
profissional, proporcionando experiências diversas para educação, fruição, reflexão e partilha 
de conhecimentos”. Disponível em: https://www.icom.org.br/?page_id=2776. Acesso em: 14 
out. 2024.

https://www.icom.org.br/?page_id=2776


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si rância das culturas indígenas no país. Renomeado recentemente 
como Museu Nacional dos Povos Indígenas, e pela primeira vez sob 
a direção de uma liderança indígena, o museu passa por uma rees-
truturação para implementar um conselho constituído por indígenas 
de todos os biomas brasileiros. Como reforço às múltiplas formas de 
participação dos indígenas, esse espaço científico cultural da Fun-
dação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI) tenta se tornar uma ins-
tituição que fala em primeira pessoa – nós, os indígenas. 

A participação indígena em museus tradicionais3 tem sido 
foco de debates em diferentes localidades. No Brasil, por exemplo, 
ensejou encontros para refletir sobre a decolonização dos proces-
sos museais, como o seminário no âmbito do 18º Congresso Mun-
dial da Internacional Union of Anthropological and Ethnological 
Sciences (IUAES), em 2018, na Universidade Federal de Santa Cata-
rina (UFSC) que, por sua vez, culminou em publicações (duas delas 
são: Cândido, 2021 e Porto; Lima Filho, 2019).

No âmbito internacional, comitês do ICOM promovem reflexões 
sobre o tema. Na introdução para a série de publicações do ICOFOM/
ICOM, Bruno Brulon Soares (2020, p. 9) afirma:

Alguma coisa transborda os museus e distende a experiência museal em 

sua dimensão social no presente. De certo modo, o museu conhecido e her-

dado da Modernidade europeia já não é o mesmo e nem representa os mes-

mos sujeitos. Nas últimas duas décadas, enquanto o século XXI rearticulou 

os regimes patrimoniais de acordo com as demandas sociais de grupos 

subalternizados, a experiência museal deixou de ser definida exclusiva-

mente pelos termos de especialistas ou pelos enunciados hegemônicos 

dos Estados nacionais. Mostrando-se como o resultado de negociações que 

envolvem os usos políticos do patrimônio, o dispositivo museu tem sido 

apropriado por esses grupos que o disputam como uma arena potente para 

a representação utópica de suas identidades, em que são performadas as 

heranças de um passado que é reconfigurado no presente. 

3   Resumidamente, museus clássicos ou tradicionais, como os chamamos no Brasil, aqui se 
referem  a museus cuja relação está alicerçada na tríade: homem-museu-objeto, numa abor-
dagem que remete àquela do século XIX, com passividade e distanciamento do público em 
relação à comunicação museológica. Como explica Cury, uma outra abordagem é aquela que 
a autora denominou museus emergentes, cuja tríade relacional e comunicacional seria: socie-
dade-território-patrimônio. Em sua análise, a autora trata da proximidade e/ou participação 
do público no fenômeno museu, com menor ou maior participação.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si O autor trata das origens dos museus criados na América 
Latina, cujas marcas persistem ainda hoje. Embora esses museus 
tenham surgido com características e particularidades próprias, 
nasceram espelhados em modelos da Europa setecentista. Suas 
narrativas e imagem museística remetem, em alguma medida, 
aos museus europeus, conformados pela colonialidade do poder 
que atravessa saberes, crenças, formas de sentir e de pensar. Rita 
Segato (apud Mignolo, 2024, p. 8) reforça isso ao afirmar que:

El museo, como institución europea creada en Europa Occidental  en el siglo 

XVII como tal es una institución eurocêntrica. La institución no es sólo espa-

cio físico y de objetos que colecciona y organiza, sino que es también un 

conjunto de narrativas que proyectan la imagen de lo que el museo es. 

Nos anos de 1990, teorias sobre modernidade/colonialidade e 
decolonialidade ganharam lugar no chamado Sul Global, confron-
tando e problematizando práticas, éticas, saberes e fazeres atra-
vessados pelo poder colonial, afetando diversas áreas do saber 
científico como as ciências sociais, a museologia, entre outras. 
Desde então, profissionais da antropologia e da museologia no Bra-
sil e alhures se viram impactados por essas questões, ampliadas 
e/ou pressionadas pelos movimentos sociais negros, indígenas, 
feministas etc. No caso dos museus com acervos indígenas, vários 
autores defendem a importância da participação indígena nesses 
espaços, reforçando o necessário protagonismo desses sujeitos na 
preservação e interpretação de suas culturas. 

O antropólogo e historiador estadunidense James Clifford 
(2016), em seu seminal trabalho sobre a experiência etnográfica e a 
complexidade da relação entre antropólogos e as culturas que estu-
dam, destaca que essa participação é fundamental. Sem desconsi-
derar as disputas, os embates e os conflitos na interlocução entre 
museus e povos indígenas, Clifford advoga que o museu é “zona de 
contato”, enfatizando a necessidade de diálogo e de uma postura 
crítica em relação à representação do “outro”.

Em entrevista à pesquisa que ora trato neste artigo, a museó-
loga, antropóloga e pesquisadora do Museu Paraense Emílio Goeldi 
(MPEG), Lucia Hussak Van Velthem, critica a abordagem tradicio-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si nal da museologia e defende uma prática participativa e engajada 
socialmente junto aos povos indígenas. Seus textos (destacamos 
as seguintes publicações: Velthem, 2012; Velthem; Benchimol, 2018; 
e Velthem; Kukawka; Joanny, 2017) embasam reflexões sobre a apro-
priação dos museus por parte das comunidades indígenas, focando 
especialmente no diálogo intercultural e no tratamento ético de 
coleções etnográficas. 

Marília Xavier Cury (destacamos apenas algumas de suas 
recentes publicações: 2021, 2022a, 2023), museóloga, pesquisadora 
e professora no Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade 
de São Paulo (MAE/USP), em algumas de suas análises, foca nos 
processos comunicacionais e na decolonização dos museus. Para 
ela, é imprescindível uma museologia engajada e comprometida 
com os povos indígenas. Suas práticas e reflexões têm contribuído 
para o debate sobre processos colaborativos com os povos indíge-
nas no Brasil. Defensora de uma museologia mais aberta ao “outro”, 
aposta no trabalho em conjunto e participativo, como afirmou em 
recente entrevista (Cury; Noronha; Martins, 2024).

O antropólogo Renato Amram Athias (2015, 2024), professor 
e pesquisador da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) e 
membro do conselho do Museu do Estado de Pernambuco (MEPE), 
destaca como necessário o engajamento crítico e as perspectivas 
indígenas nas práticas museológicas. Em alguns projetos, enfatiza 
experiências de acessibilidade/acesso aos acervos, propondo prá-
ticas do que denominou por “restituição virtual”, bem como a parti-
cipação cada vez maior dos indígenas no espaço museal.

Algumas publicações do antropólogo Manuel Lima Filho 
(Ewbank; Lima Filho, 2017; Lima Filho, 2017, 2023), professor e pes-
quisador da Universidade Federal de Goiás (UFG) e diretor do Museu 
Antropológico (MA) dessa universidade, descrevem suas práticas 
de compartilhamento de saberes, especialmente com os Iny/Karajá. 
Tais práticas são levadas a cabo através de diálogos interculturais 
e remetem a sua ideia de “cidadania cultural” (Lima Filho, 2015). 
Esse termo parece interessante para pensarmos que os processos 
colaborativos com povos indígenas dependem da sua decisão de 
participarem ou não.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Para Maria Dorothea Post Darella (Darella; Zea; Machado, 2020; 
Zea; Machado; Hanazaki; Kaingang; Darella, 2021), antropóloga e 
pesquisadora aposentada do Museu de Arqueologia e Etnologia 
Oswaldo Rodrigues Cabral, da UFSC (MArquE), os saberes indígenas 
devem ocupar todos os espaços, entre eles a universidade. À frente 
da ação Saberes Indígenas na Escola e da licenciatura intercultural 
indígena no âmbito da UFSC, trabalhou intensamente com os indí-
genas na concepção e cocriação de exposições que estiveram em 
cartaz na universidade. 

Algumas ideias dos(as) pesquisadores(as) aqui apresenta-
dos(as) são recuperadas neste texto e articuladas a fragmentos de 
seus depoimentos, coletados entre 2018 e 2019 no âmbito de uma 
pesquisa de pós-doutorado (Russi, 2019).

Assim, o propósito deste artigo é refletir sobre a museologia 
compartilhada com povos indígenas, desenvolvida em museus 
brasileiros, considerando a interlocução entre os(as) pesquisado-
res(as) mencionados e os museus onde atuam/dialogam com os 
indígenas. O foco da pesquisa e dessas reflexões se voltam aos 
processos colaborativos com indígenas desenvolvidos em museus 
clássicos ou “tradicionais”,4 cujos acervos se formaram com base 
em lógicas não comunitárias. Por isso, tais instituições não se con-
figuram como museus sociais ou comunitários. Em geral, essas 
instituições falavam “sobre” os povos indígenas, mas com as inter-
venções dos interlocutores da pesquisa e de outros agentes, passa-
ram a falar “com” os povos indígenas. 

Dessa forma, apesar das origens e da maneira como se for-
maram as coleções indígenas nessas instituições, paulatinamente 
vimos que tais intervenções têm favorecido a desconstrução de 

4   Em muitos museus etnográficos, o artefato da cultura material é deslocado de sua reali-
dade funcional para ser musealizado, nos termos de Zbynek Stransky, tornando-se um docu-
mento  que, em alguma medida, “representa” certa realidade. Em diferentes casos, vemos 
que há uma “museificação” do indígena, nos termos de André Desvallées e François Mairesse, 
que negativamente o descreve como sujeito atemporal ou representado no passado. Neste 
artigo, os museus analisados foram considerados tradicionais, pois seus acervos etnográficos 
se formaram sem a participação ativa e consciente dos indígenas, ou suas coletas não con-
sideravam em suas origens as perspectivas “nativas”. Os artefatos indígenas desses museus 
foram coletados no âmbito de pesquisas, embora nem todos, refletindo pensamentos vigen-
tes em suas épocas.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si narrativas unilaterais, proporcionando a revisão e a requalificação 
dos acervos juntamente com os indígenas. Apreendemos que tais 
experiências de museologia compartilhada com os povos indíge-
nas se inserem dentro da corrente da museologia social e comuni-
tária, priorizando a participação social na construção de memórias 
coletivas e de patrimônios plurais.

O artigo foi construído com base no estudo de cinco casos, a 
partir de dados da supracitada pesquisa de pós-doutorado, tomando 
como universo de análise um museu em cada região do país. Visa 
destacar avanços nos processos colaborativos entre museus e 
povos indígenas, apontando também para alguns de seus desafios. 
Para tanto, foram revisitadas duas pesquisas – um levantamento 
preliminar realizado entre 2017-2018 (Russi; Santos, 2018) e a já 
mencionada pesquisa de pós-doutorado, com viés de aprofunda-
mento, que ocorreu entre 2018 e 2019. Desta última foram prioriza-
das especialmente as entrevistas cujos depoimentos, ainda inédi-
tos, trazem concretude aos dados e às experiências relatadas. 

Além de revisão da literatura, a seleção dos museus para a 
pesquisa desse pós-doutorado, sob supervisão da professora dou-
tora Marília Xavier Cury, considerou suas características e a reali-
zação de ações decoloniais de seus acervos etnográficos. Por sua 
vez, a eleição dos(as) interlocutores para as entrevistas levou em 
conta, por um lado, suas trajetórias e experiências nesse sentido, 
e por outro o fato de a maioria integrar uma rede de sociabilidade 
oriunda da Associação Brasileira de Antropologia (ABA) e, especial-
mente, de seu Comitê de Patrimônios e Museus ao qual também 
estou vinculada. Assim, afetos e experiências pessoais também 
atravessaram essas escolhas. 

Correlacionados à literatura, os depoimentos dos(as) interlo-
cutores(as) nos permitem delinear um campo interessante de aná-
lise da museologia compartilhada por museus no Brasil com povos 
indígenas, numa busca para “decolonizar mentes e corações”. 

O artigo está organizado em cinco grandes seções: 1) contexto 
histórico cultural, que aborda aspectos dos museus no Brasil, as 
coleções indígenas, as relações entre museus e povos indígenas e 
as mudanças nessas relações; 2) as metodologias e alguns resul-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si tados das duas pesquisas indicadas anteriormente, incluindo frag-
mentos dos depoimentos dos(as) interlocutores(as); 3) desafios e 
oportunidades nesse campo; 4) museologia compartilhada como 
um delineamento conceitual; 5) dez pontos para decolonizar nos-
sas ações com povos indígenas, apresentados no formato de dicas 
construídas com base nas experiências relatadas pelos(as) interlo-
cutores(as) da pesquisa. 

Contexto histórico e cultural

Museus no Brasil e coleções indígenas: alguns 
apontamentos

O panorama dos museus no Brasil com coleções indígenas é 
complexo e marcado por uma história longa e, muitas vezes, proble-
mática. Nosso propósito aqui não é enveredar sobre os caminhos e 
a formação dessas coleções, pois vários(as) autores(as) se dedica-
ram a estudá-las, como Regina Abreu (2007) e Jane Beltrão (2003).

As relações de poder que emergem nos encontros entre povos 
indígenas e museus evidenciam disputas de narrativas, auto-
ridade, legitimidade e representação. Como relata James Clif-
ford (2016), nesses encontros há pressão e concessões de ambos 
os lados. Johannes Fabian (2010, p. 73) sugere que muitos são os 
“desafios pós-coloniais enfrentados pelos museus etnográficos em 
qualquer lugar”. No contexto brasileiro, ponderações de pesquisa-
dores (citamos trabalhos de alguns deles: Athias, 2015; Cury, 2013, 
2016a, 2016b, 2016c; Lima Filho; Athias, 2016; Velthem, 2012) sobre 
essa questão têm sido fundamentais para balizar uma revisão das 
próprias práticas.

No âmbito deste artigo, é suficiente afirmar que, historica-
mente, inúmeros museus brasileiros foram criados e operaram 
como instrumentos de poder colonial e republicano, coletando e 
exibindo objetos indígenas, por vezes, de maneira descontextua-
lizada e sem a participação das comunidades de origem. Diversas 
coleções refletiam e ainda refletem visões etnocêntricas e contri-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si buíram para a perpetuação de estereótipos que, lamentavelmente, 
ainda hoje são difundidos. 

No Brasil, dados5 apontam para a existência de mais de 450 
museus que preservam coleções indígenas. Conforme levanta-
mento de Russi e Santos (2018), a partir do Guia dos museus brasilei-
ros (Instituto Brasileiro de Museus, 2011), tais acervos estão abriga-
dos em instituições que se reconhecem tipologicamente como de 
antropologia ou etnografia, numa diversidade de museus em ter-
mos de tamanho, recursos, foco de pesquisa e estratégias de ges-
tão. Porém, pesquisas recentes (Russi; Velthem; Cury, 2022) apon-
tam que acervos etnográficos no Brasil são também encontrados 
em museus que se reconhecem como de tipologia histórica. Se, por 
um lado, as coleções indígenas são significativas, por outro, algu-
mas são também consideradas problemáticas. 

Tais acervos, de grande valor científico e cultural, formaram-
-se com propósitos e em contextos variados. Alguns remontam ao 
final do século XIX, como é o caso da coleção Frei Gil de Vila Nova, 
do Museu Paraense Emílio Goeldi, cujos artefatos indígenas foram 
coletados por Henri Coudreau, em 1898, e por Theodor Koch-Grün-
berg, entre 1904 e 1905 (Coelho, 2021).

A coleta de artefatos entre povos indígenas e a formação de 
coleções seguia diretrizes condizentes à época. Forjadas em pers-
pectivas coloniais, às vezes num viés salvacionista face ao avan-
çado processo de depopulação de grupos indígenas, estabeleceram-
-se relações entre coletores, pesquisadores e indígenas baseadas 
em princípios éticos que hoje rechaçamos ou problematizamos. 

A falta de contextualização de muitas dessas coleções indí-
genas e, sobretudo, a ausência de um diálogo respeitoso e simé-
trico com os povos, por ocasião da formação ou da exibição desses 
acervos, são alguns dos pontos de partida de processos colabora-
tivos que hoje vemos em curso no Brasil. Nesse sentido, urge rever 
as interpretações dadas a tais acervos e as práticas de apropria-

5   A pesquisa enfocou o levantamento de coleções indígenas em museus de antropologia 
e etnografia a partir de dados disponíveis no “Guia dos museus brasileiro” do Ibram de 2011 
(Russi; Santos, 2018).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si ção desses patrimônios, considerando o protagonismo de seus 
donos originais.

Em vista disso, observamos, nas últimas décadas, uma cres-
cente conscientização sobre a participação indígena na coleta, pre-
servação e interpretação de suas próprias culturas, levando à valo-
rização de práticas mais inclusivas e participativas e na busca por 
reparação dos danos históricos.

Brevíssima história da relação entre museus e povos 
indígenas

Artefatos oriundos da cultura material de povos indígenas no 
Brasil foram coletados desde o século XVII e levados para institui-
ções europeias, numa época em que não existiam museus na então 
colônia portuguesa. Nesta parte do artigo, delineamos o que pode-
ria ser tomado como um brevíssimo apontamento acerca da histó-
ria da relação entre museus e povos indígenas no Brasil. A proposta 
aqui não é apresentar um apanhado exaustivo, mas traçar alguns 
momentos e suas características. Se retrocedermos na história, 
desde a formação de acervos indígenas até hoje, identificamos três 
grandes momentos orientados por diferentes formas do compreen-
der e do fazer museal que refletem o seu tempo. Assim, teríamos: 

1) Estágio inicial (século XIX e início do XX): os primórdios dos 
museus brasileiros remetem ao seminal Museu Real, de 1818, que 
guarda conexão com a Casa dos Pássaros, instituição que surgiu no 
Brasil Colônia com intenções científicas. Esse momento inicial se 
caracterizava pela coleta de artefatos indígenas, frequentemente 
motivada por agendas coloniais e científicas. Essas coletas, mui-
tas desprovidas de consentimento e participação indígena, eram 
majoritariamente apresentadas sob a ótica do colonizador (Canni-
zzo, 1998 apud Velthem, 2012). O foco era a preservação dos objetos 
como “evidências” de uma cultura, sem o reconhecimento da agên-
cia e das perspectivas indígenas.

2) Mudança de paradigmas (metade do século XX): a segunda 
metade do século XX testemunhou mudanças significativas. 
Influenciados por movimentos como a Nova Museologia e por 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si transformações sociais e políticas no Brasil, bem como pelos movi-
mentos sociais indígenas, negros e feministas no Ocidente, uma 
abordagem mais crítica e participativa começou a emergir. Pes-
quisadores, como Rivière (2009), enfatizaram o papel social dos 
museus, defendendo a inclusão e a colaboração. O conceito de 
museologia “colaborativa” ou participativa ganhou espaço, ainda 
que naquele momento tais termos não fossem utilizados. Impor-
tante registrar que desde os anos de 1990, talvez até antes disso, as 
relações entre museus e povos indígenas no Brasil vinha mudando. 
Contudo, como apontam alguns estudos (Russi, 2023), a ausência 
de registros ou artigos sobre tais práticas suscitou a falsa ideia de 
que essas mudanças ocorreram inicialmente fora do país, quando, 
de fato, estavam ocorrendo simultaneamente. 

3) Abordagens contemporâneas (meados/fins século XX e século 
XXI): esforços contínuos têm ocorrido para decolonizar as práticas 
museológicas no contexto contemporâneo mundial de globalização, de 
crises climáticas, de redes sociais e, mais recentemente, de uso das 
inteligências artificiais. Marília Cury (2020) fala em “museologia inter-
cultural”, conflitos e relações dialógicas. Sally Price (2016), com sua 
análise crítica das práticas museológicas e dos desequilíbrios de poder, 
ressalta a importância da agência e da autorrepresentação indígenas 
nos museus. As implicações éticas da prática de coleta, sobretudo de 
“objetos” sensíveis, como restos humanos, foram criticamente avalia-
das. Também ecoaram documentos do ICOM (International Council of 
Museums, 2006) sobre ética nos museus. No Brasil, damos destaque 
para a implementação da Política Nacional de Museus.6 Marcos legais, 
como a Lei de Liberdade Religiosa dos Índios Americanos7 e a Lei de 
Proteção e Repatriação de Túmulos e Restos Mortais de Nativos Ame-
ricanos8 (no contexto estadunidense) também impactaram o contexto 
nacional, impulsionando práticas mais colaborativas, baseadas em 
consulta/diálogo e, eventualmente, devolução. 

6   Brasil, 2003. Profundamente influenciada pela museologia social, a política reforça a fun-
ção social do museu, seu compromisso com a comunidade de entorno e a imprescindível par-
ticipação social, entre outros aspectos.

7   No original em inglês: American Indian Religious Freendom Act (AIRFRA), 1978.

8   No original em inglês: Native American Graves Protection and Repatriation Act (NAGPRA), 
1990.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Os(as) interlocutores(as) da pesquisa de 2018-2019 e outros 
relatam sobre isso. Ademais, em 2010, foi lançado o Plano Nacional 
Setorial,9 com ênfase em diretrizes importantes direcionadas às 
diferentes tipologias de museus e com metas a serem alcançadas 
ao longo de uma década. 

Mudanças na abordagem dos processos colaborativos

Nas palavras de Américo Castilla (2024, p. 6), as mudanças 
no campo museal na América Latina se inserem num contexto 
ampliado de revisão dos processos de colonialidade, decoloniali-
dade e pós-colonialidade.

En América no se restringe la discusión a las rapiñas desde una óptica 

“poscolonia”, sino que somos conscientes de que la colonialidad del poder 

no opero solo en el pasado sino que lo hace al día de hoy en la conformación 

de nuestras subjetividades, lo que exigiría como primera medida un cues-

tionamiento de las funciones y condiciones que impone la modernidad/

colonialidad a la institucionalidad y la narrativa de los museos. 

Em diferentes países, como México, Colômbia, Chile, Argentina, 
Brasil e outros, experiências e projetos servem de plataforma para 
o reconhecimento e a restituição de saberes que historicamente 
foram desconsiderados pelo poder colonial. Para Marília Xavier Cury:

[...] os anos de 1980 foram promissores e muito do que fazemos hoje é 

parte de um processo implantado nessa década, a partir da qual se deu 

a virada pós-colonialista e o processo de descolonização da museologia e 

dos museus, entre estes os antropológicos/etnográficos e arqueológicos. 

(Cury, 2022b, p. 340)

Nas últimas décadas, acompanhamos mudanças na aborda-
gem dos processos colaborativos em museus com coleções indí-
genas, quer no Brasil, quer em outras localidades. Isso decorre de 
debates oriundos de outros campos, como a filosofia, a teologia da 
libertação, a pedagogia do oprimido de Paulo Freire, entre outras, 

9   Documento em fase de atualização no âmbito das políticas públicas do IBRAM.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si cujas influências impactaram diretamente o campo da educação e 
da cultura e reverberaram no mundo dos museus. 

Esse movimento de mudança e mea culpa ocorre em nível mun-
dial pela decolonização dos museus e seus acervos e por uma maior 
participação das comunidades na gestão do seu patrimônio. Con-
tudo, há uma miríade de contextos e formas de encaminhamento 
dessas mudanças. No Brasil, poderíamos destacar: a centralidade 
indígena, a colaboração ou compartilhamento de processos e res-
ponsabilidades, e um repensar das coleções. 

O debate sobre direitos humanos é inadiável e coloca como 
imperiosa uma abordagem que considere o museu espaço privile-
giado de diálogo. Os museus estão sendo instados a se ver como 
locus de encontro e de interação entre culturas, ou seja, encontros 
interculturais, como defendido pelos entrevistados e sobre o que 
voltaremos mais adiante. 

Dessa forma, o museu deixa de ser entendido apenas como 
local de preservação de objetos para ser tomado como palco de 
diálogos, reconhecendo também conflitos e disputas. Para tanto, 
é necessário buscar estratégias para criar ambientes inclusivos, 
que fomentem a participação ativa das comunidades indígenas em 
todas as etapas da experiência museal, como observado na segunda 
pesquisa e sobre o que trataremos na próxima seção. 

Metodologia e alguns resultados das pesquisas 

Museus, povos indígenas e museologia compartilhada: 
levantamento preliminar 

A primeira pesquisa, realizada no âmbito do Programa de Ini-
ciação Científica do CNPq, na UFF, entre agosto de 2017 e agosto 
de 2018, teve como objetivo realizar um levantamento preliminar 
acerca de museus brasileiros de antropologia e etnografia com 
acervos indígenas que desenvolvem práticas de museologia com-
partilhada ou colaborativa com esses povos. O levantamento foi 
realizado de forma remota, e a metodologia partiu da análise do 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Guia dos museus brasileiros (Instituto Brasileiro de Museus, 2011) e 
de sites, com elaboração de planilhas de Excel e contatos diretos 
via e-mail com algumas instituições para a coleta de informações 
complementares por meio de questionário.

A partir do guia e dos 3.118 museus nele registrados em 2011, 
foram inicialmente identificados 457 museus com acervos etnográ-
ficos categorizados na tipologia antropologia e etnografia. Destes, 
94 museus possuem acervos indígenas, o que significa que 20,57% 
dos museus etnográficos no país têm coleções indígenas e estão, 
assim, distribuídos nas regiões do país:

10 museus na região Centro-Oeste;

15 na região Norte;

16 na região Nordeste;

25 na região Sul;

28 na região Sudeste. 

Desses 94 museus com acervos indígenas, 21 afirmaram pra-
ticar alguma forma de museologia compartilhada ou que esta-
riam “abertos a ações colaborativas”. A pesquisa ressaltou que os 
processos participativos, por um lado, revelam diferentes “estágios 
de desenvolvimento”, que vão de iniciativas recém-propostas a tra-
balhos realizados há mais de uma década, e por outro, diferentes 
níveis de envolvimento com as comunidades, com algumas inicia-
tivas pontuais e outras mais estruturadas e contínuas. 

A pesquisa identificou museus que se abrem a tais práticas 
em todas as regiões do Brasil, com maior concentração na região 
Sudeste, embora haja casos importantes no Norte, Nordeste e Cen-
tro-Oeste, como veremos. Destaca uma correlação relevante entre 
ações compartilhadas e museus universitários ou vinculados a 
centros de pesquisa.

Não foi possível um detalhamento das ações, porém a pesquisa 
constatou que tais ações abrangeram diferentes áreas ou etapas 
dos processos museais, tais como curadoria, documentação, res-
tauro e conservação de objetos, e a inclusão das comunidades indí-
genas nas decisões sobre as coleções e na produção de exposições.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Um aspecto que já se sabia por outras pesquisas, como a de 
Sonia Dorta (1992), diz respeito a certas características das cole-
ções indígenas nos museus brasileiros, as quais são bastante 
heterogêneas. Algumas são vastas e sistemáticas, e outras, cons-
tituídas por poucos artefatos de determinadas tecnologias, como 
cerâmica, cestaria, adornos plumários etc. Coletadas em diferentes 
temporalidades, ainda precisam ser mais estudadas e, sobretudo, 
conhecidas e acessadas pelos povos que as confeccionaram, seus 
verdadeiros donos. Como afirma Lucia van Velthem em entrevista à 
pesquisadora, esses patrimônios são plurais e encerram múltiplas 
memórias e dimensões dessas comunidades, revelando diferentes 
aspectos de suas culturas materiais e espirituais. 

Embora o trabalho tenha apontado para uma diversidade cul-
tural das coleções referentes a diversos povos indígenas do Brasil, 
naquele momento não diagnosticamos a procedência ou a quais 
povos estariam associadas. Por outro lado, isso vem sendo paula-
tinamente realizado pelo projeto Mapeamento das Coleções Etno-
gráficas no Brasil, iniciativa do Comitê Patrimônios e Museus da 
Associação Brasileira de Antropologia.10 

Museus, povos indígenas e museologia compartilhada: 
aprofundando o olhar 

A segunda investigação, realizada entre 2018 e 2019 por mim, 
no âmbito de uma pesquisa de pós-doutorado no MAE/USP, partiu 
de dados da primeira investigação (Russi; Santos, 2018), a qual 
identificou 94 dos 457 museus de antropologia e etnologia com 
acervos indígenas. Para a segunda pesquisa, o universo de aná-
lise esteve composto de museus tradicionais, de grande ou médio 
porte, com acervos que preservam coleções indígenas. Tendo arro-
lado uma série de instituições para delimitar o escopo da pesquisa, 
foram considerados, além desses aspectos, o diálogo que já havia 
construído com os(as) pesquisadores(as) nominados(as) no início 
do artigo. 

10   Sobre o mapeamento das coleções, ver: https://colecoesetnograficas.uff.br/. Acesso em: 
24 out. 2024.

https://colecoesetnograficas.uff.br/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Além disso, foram considerados o trabalho que realizavam/
realizam com indígenas nos museus que trabalham, sendo esses 
processos ancorados numa relação de longa data. Assim, foram 
escolhidos oito museus e, para fins deste artigo, destacaram-se 
alguns resultados de 5 deles, dando ênfase a fragmentos e sínteses 
das entrevistas realizadas. 

Nesta seção, trazemos alguns dados sobre um museu de cada 
região do país e revelamos algumas perspectivas dos agentes que 
atuaram ou atuam nessas instituições com base em suas entrevis-
tas. Na região Norte, o MPEG, com a atuação de Lucia Hussak van 
Velthem; na região Nordeste, o MEPE, com Renato Athias; na região 
Centro-Oeste, o MA/UFG, representado pelo trabalho de Manuel Lima 
filho; no Sudeste, o MHPIV, com as ações de Marília Xavier Cury; e no 
Sul, o MArquE/UFSC, com Maria Dorothea Darella.11 

De forma geral, essa pesquisa destacou um número crescente 
de museus que estão implementando ações de museologia com-
partilhada, visando incluir as comunidades indígenas na gestão 
e interpretação de seus bens culturais. Apesar disso, a pesquisa 
sugere que a implementação desse tipo de museologia não é homo-
gênea em todo o país, sendo mais frequente em certas regiões e 
tipos de museus. Nesse sentido, a correlação entre ações colabo-
rativas em museus universitários ou vinculados a centros de pes-
quisa, inicialmente identificada na pesquisa anterior, revelou-se 
verdadeira nos casos então analisados. 

Apesar da crescente implementação de práticas colaborativas, a 
pesquisa apontou diversos desafios, como a falta de recursos finan-
ceiros para apoiar projetos, o descompasso temporal entre o tempo 
institucional e o das comunidades, a necessidade de capacitação de 
profissionais para lidar com as especificidades da museologia com-
partilhada, questões relacionadas a direitos autorais e propriedade 
intelectual dos objetos e narrativas culturais, entre outros.

11   Ficaram fora do artigo: Museu das Culturas Dom Bosco, localizado em Campo Grande 
(MT); Museu Amazônico, vinculado à Universidade Federal do Amazonas, em Manaus (AM); e 
o Museu do Índio, vinculado à FUNAI, no Rio de Janeiro (RJ).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Na pesquisa realizada entre 2018 e 2019, o termo “museolo-
gia compartilhada” não foi apresentado como um conceito teó-
rico preestabelecido, pois funcionou para descrever um conjunto 
de práticas ou processos museológicos que se caracterizam pela 
participação ativa e colaborativa dos povos indígenas na constru-
ção da narrativa e/ou na gestão do museu. Nesse sentido, não se 
configurou como definição teórica formal dada a priori, mas funcio-
nou como categoria analítica, usada para descrever as experiên-
cias observadas nos museus onde havia maior grau de interação 
e cocriação entre profissionais da instituição ou pesquisadores e 
representantes dos grupos indígenas. Isso inclui desde a participa-
ção na documentação do acervo até a concepção das exposições.

“Museologia compartilhada” serviu, portanto, para descrever 
um tipo de relação que ultrapassa o modelo tradicional, no qual os 
povos indígenas eram meros objetos de estudo ou “colecionados”. 
O termo procurou indicar a busca por uma relação mais horizontal, 
democrática e ética, na qual as vozes e perspectivas indígenas são 
centrais e decisivas na produção do conhecimento e na construção 
da memória coletiva.

Assim, apresentamos de forma sumária alguns dados desses 
casos, privilegiando sínteses e reflexões com base nas entrevistas 
com os(as) interlocutores(as)12 da pesquisa. Procuramos elaborar 
uma noção a partir das perspectivas e entendimentos de cada ins-
tituição sobre o que poderia descrever uma “museologia comparti-
lhada” com povos indígenas. 

Região Norte – Museu Paraense Emílio Goeldi (MPEG)

No caso do MPEG, criado em 1866 e localizado em Belém (PA), a 
pesquisa revelou que, embora a instituição possua um vasto acervo 
etnográfico indígena e que reconheça a relevância da participação 

12   As entrevistas foram coletadas há seis anos, entre 2018-2019, e, desde então, muitas ações 
ocorreram. Lucia van Velthem, por exemplo, embora aposentada, segue como pesquisadora 
do MPEG, dando prosseguimento a projetos/programas com as coleções e povos indígenas. 
Dorothea Darella, também aposentada, colabora com algumas atividades na UFSC. Marília 
Xavier Cury, Manuel Lima Filho e Renato Athias, por sua vez, continuam ativos em seus proje-
tos com a intensa participação dos indígenas, com os quais trabalham há mais de uma década.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si indígena, permitindo a realização de inúmeras ações colaborativas, 
não há uma política institucional com normativas ou parâmetros 
que formalmente foquem em ações colaborativas com esses povos, 
o que se revelou comum em outros casos. 

Por outro lado, desde os anos de 1990, ou mesmo antes disso, 
o MPEG desenvolve ações com participação direta e efetiva de indí-
genas – visitas sistemáticas à reserva técnica, documentação do 
acervo, desenvolvimento de exposições e outros produtos culturais, 
entre outras iniciativas relevantes, o que o torna um dos pioneiros 
nesse sentido. A ausência de ações colaborativas formalizadas em 
documentos, como o regimento interno, indica, por um lado, certa 
fragilidade, mas, por outro, uma oportunidade para o museu revisar 
sua política institucional.13 Importante registrar também que exis-
tem muitos projetos e ações que integram efetivamente as pers-
pectivas e a participação dos povos indígenas em suas atividades. 

Nesse sentido, damos destaque para o trabalho comprometido 
e implicado com os povos indígenas para que participem, visitem 
e tenham protagonismo no museu e que tem sido desenvolvido por 
mais de uma década por pesquisadores como Lucia van Velthem, 
Claudia Leonor López Garcés e outros. Contudo, são iniciativas indi-
viduais ou por vezes em redes de pesquisadores e instituições, mas 
não uma ação amparada pela política institucional do museu. 

Lucia Hussak van Velthem, em entrevista realizada em 31 de 
janeiro de 2019 na residência da pesquisadora, na cidade do Rio de 
Janeiro, diz:

[...] no começo da década de 1990, os Wayana e Aparai começaram a vir 

para as cidades, para tratamento de saúde. Sempre me contatavam, porque 

vinham para Belém e, às vezes, chegavam a ficar dois meses comigo nesse 

período. E eu comecei a levar eles para o museu, porque no Museu Goeldi 

tem as maiores coleções Wayana e Aparai do Brasil. E então começamos 

a trabalhar em conjunto, mas não tinha, evidentemente, essa ideia, nem 

essa percepção que era um trabalho colaborativo. Era um trabalho que era, 

13   O regimento interno do MPEG, recentemente publicado, é omisso quanto à consulta e par-
ticipação indígena nas atividades do museu. Disponível em: https://www.gov.br/museugoeldi/
pt-br/acesso-a-informacao/institucional/documentos-institucionais/regimento-interno-m-
peg-2023-portaria-mcti-no-7-063-de-24-de-maio-de-2023.pdf. Acesso em: 24 out. 2024.

https://www.gov.br/museugoeldi/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/documentos-institucionais/regimento-interno-mpeg-2023-portaria-mcti-no-7-063-de-24-de-maio-de-2023.pdf
https://www.gov.br/museugoeldi/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/documentos-institucionais/regimento-interno-mpeg-2023-portaria-mcti-no-7-063-de-24-de-maio-de-2023.pdf
https://www.gov.br/museugoeldi/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/documentos-institucionais/regimento-interno-mpeg-2023-portaria-mcti-no-7-063-de-24-de-maio-de-2023.pdf


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si vamos chamar assim, uma documentação museológica e que, para mim, 

para o meu trabalho, foi fundamental. [...] Enfim, eu percebi que era um 

trabalho que dava muitos frutos e que eles também tinham interesse. Eles 

tocavam os instrumentos musicais, colocavam os colares. [...] Uma das par-

tes do trabalho deles era, como diziam, acordar os objetos tocando, usando, 

que é através do uso que há movimento. Então eu acho, quer dizer, agora 

isso é uma consideração totalmente minha, que esse trabalho colabora-

tivo, participativo, como você fala, é o resultado de uma série de fatores. 

 Lucia reforçou que seu depoimento era fruto de sua reflexão 
sobre suas experiências no MPEG e de sua relação com os povos 
indígenas, especialmente com os Wayana e Aparai, mas não ape-
nas com eles. Ela mencionou que, a partir da década de 1990, houve 
uma maior circulação dos povos indígenas nas capitais, o que faci-
litou seu acesso aos museus. Essa mudança permitiu aos indíge-
nas perceberem os museus como territórios de atuação política e 
de afirmação identitária.

Para a entrevistada, os museus passaram a ser vistos como 
locais onde os indígenas poderiam discutir questões importantes, 
como quem fala em nome de quem e como os discursos são forma-
dos. Essa nova percepção levou a um diálogo intercultural rico e à 
possibilidade de trabalhos colaborativos, onde tanto antropólogos 
quanto indígenas se tornaram parceiros na construção de narrati-
vas e na reinterpretação de objetos culturais.

Na opinião de Lucia, a acessibilidade aos museus não ape-
nas facilitou o diálogo entre antropólogos e povos indígenas, mas 
também transformou a maneira como as coleções e as narrativas 
culturais são abordadas e representadas. Lucia reconhece o pionei-
rismo do Museu Nacional dos Povos Indígenas no trabalho cola-
borativo com os indígenas como uma política institucional, o que 
até hoje ainda é pouco frequente, mesmo nos museus investigados 
pela pesquisa. Para ela, a questão de fundo é a acessibilidade das 
pessoas indígenas, ou seja, poder saber onde suas coleções estão 
e, além disso, ter acesso a elas fisicamente. No seu entendimento, 
existem dois grandes territórios dentro do museu, o da reserva 
técnica e o da exposição, a pesquisadora acredita que os avanços 
no trabalho em parceria com os indígenas teriam sido maiores no 
segundo que no primeiro.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si A entrevistada mencionou que o desmantelamento de insti-
tuições como a FUNAI e a crescente invasão de terras indígenas 
afetam negativamente a relação entre museus e grupos indígenas, 
dificultando a continuidade dos diálogos e colaborações.14

Região Nordeste – Museu do Estado de Pernambuco 
(MEPE)

O Museu do Estado de Pernambuco (MEPE), criado em 1929 e 
situado na cidade de Recife, tal como o MPEG, embora possua um 
acervo etnográfico indígena significativo, como a Coleção Etnográ-
fica Carlos Estevão, com mais de 3 mil peças, e reconheça que a 
participação indígena nas ações do museu é fundamental, também 
não tem nenhuma ação colaborativa formal indicada em sua polí-
tica institucional. 

Por outro lado, muitas ações vêm sendo realizadas há mais de 
uma década a partir de iniciativas do antropólogo Renato Athias, 
membro do conselho do museu e professor da Universidade Federal 
de Pernambuco (UFPE), e por seus alunos e orientandos.

Na entrevista com Renato Amram Athias, realizada em 18 de julho 
de 2018, na cidade de Florianópolis, durante a realização do IUAES:15

As pessoas do museu não chegaram a entender, e eu desconfio que algu-

mas delas até hoje não entendem, que esses objetos fazem parte de um 

patrimônio imenso, que são dos indígenas e que de uma certa forma eles 

deveriam ter um acesso completo, mais do que só um acesso, mas eles (os 

artefatos do museu) poderiam servir de pesquisa para eles (os indígenas). 

Então eu realizei várias oficinas16 com os indígenas dentro do museu e, aos 

poucos, fazendo com que eles pudessem se apropriar desses objetos. Se 

apropriar não só visualmente, tem vários exemplos... Os índios Pankararu 

viram uma fotografia de Carlos Estevão que ele fez em 1937. Eles olharam [...] 

14   Embora o comentário da entrevistada tenha como contexto a época do governo do pre-
sidente Jair Bolsonaro (2019-2022), o desmantelamento das conquistas sociais, as mazelas 
e a desestruturação de vários sistemas de valorização e proteção aos direitos e às culturas 
indígenas são percebidos até hoje.

15   Acompanhou a entrevista a antropóloga e professora da Unirio Regina Abreu.

16   O contexto em que ocorreram essas oficinas está descrito em: Athias, 2022.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si nessa foto existiam dois objetos, são objetos de música, que fazem parte 

da música [...]. Então eles pegaram essa fotografia, levaram pra aldeia, rea-

lizaram o trabalho lá, recuperam músicas, recuperam maneiras de como 

era feito e recuperam maneiras de fazer.

Ao longo dos anos, Renato desenvolveu várias metodologias 
para trabalhar com a participação indígena. Tudo começou em 1972, 
quando teve seu primeiro contato com indígenas do Alto Rio Negro, 
numa prática de alfabetização que ele denominou por “educação 
bilíngue intercultural”. Também trabalhou com a criação de um 
diagnóstico participativo. Essa metodologia foi utilizada para dis-
cutir com os indígenas conceitos como patrimônio, objetos e terri-
tório. O objetivo era mobilizar as comunidades para que os objetos 
culturais pudessem ser parte de uma ação mais visível e represen-
tativa do que são os povos indígenas.

Em 1999, o professor desenvolveu  um curso de coleções etno-
gráficas e povos indígenas na UFPE, no âmbito do Núcleo de Pes-
quisas sobre Etnicidade (NEPE). Posteriormente, em 2011, condu-
ziu oficinas com 13 povos indígenas em Pernambuco, aplicando 
a metodologia do diagnóstico participativo, numa conexão com 
estratégias de formulação de museus pelos participantes, os cha-
mados “museus indígenas”. Athias mencionou que, através des-
sas oficinas, os indígenas se apropriaram de certos conceitos, dos 
objetos, recuperando não apenas a sua história, mas também as 
práticas culturais associadas a esses itens. O exemplo citado sobre 
os Pankararu demonstra a potência desse tipo de interação.

Além disso, ele também tem trabalhado com a ideia de devolu-
ção ou “repatriação virtual”, configurando um museu virtual, o que 
envolve a devolução de imagens e objetos culturais para as comuni-
dades indígenas, como aquelas da Coleção Carlos Estevão do MEPE,17 
permitindo que as comunidades se apropriem desses materiais e os 
utilizem em suas práticas culturais e de pesquisa. Essa abordagem 
não apenas promove a visibilidade dos objetos, mas também forta-
lece a identidade cultural dos povos indígenas envolvidos.

17   Coleção virtual Carlos Estevão, disponível em: https://acervos.ufpe.br/carlosestevao/. 
Acesso em: 24 out. 2024.

https://acervos.ufpe.br/carlosestevao/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Região Centro-Oeste – Museu Antropológico da Uni-
versidade Federal de Goiás (MA-UFG)

O Museu Antropológico da UFG (MA-UFG), constituído em 1969 e 
localizado na cidade de Goiás, preserva um acervo etnográfico indí-
gena relevante. A própria existência do acervo etnográfico indígena 
e sua natureza como museu de antropologia sugerem um reconhe-
cimento e a incorporação da colaboração com essas comunidades. 

Similarmente a outros museus analisados, o MA-UFG apresen-
tava, durante a pesquisa, diferentes ações com os indígenas, com 
destaque para programas e projetos estruturados de colaboração com 
povos indígenas de longa data, registrados inclusive em seu plano 
museológico de 2018 a 2021 (Martins, 2017), com quatro ocorrências 
para o termo indígena(s): no projeto sobre línguas brasileiras, em pes-
quisas sobre as coleções, no aprofundamento das relações com as 
comunidades e na comercialização de produtos dos povos indígenas. 

Pesquisadores como Manuel Lima Filho e outros profissionais 
do museu e da UFG, como Manuelina Maria Duarte Cândido, estão 
envolvidos em ações colaborativas que propiciam uma série de tra-
balhos com os indígenas. 

Manuel Lima Filho, em entrevista realizada em 10 de dezembro 
de 2018, na Universidade de Brasília:

Então, a experiência compartilhada, a gente começou a ir conceitual-

mente [...] eu assumi de fato, teoricamente, a experiência da coetaneidade 

do Fabian [2013]. [...] o meu projeto todo é baseado pela coetaneidade [...] 

eu nem ia continuar o projeto depois dessa história toda (se referindo ao 

incêndio do Museu Nacional), mas aí, como tem a plataforma Tainacan, 

que é da UFG, e que agora subiu todo o acervo do Museu do Índio e do 

Museu Histórico, está on-line todo o acervo. E essa plataforma Tainacan é 

um nome karajá, que significa estrela. [...] Então, a gente nunca pensou no 

nome, a gente foi construindo. Agora eu estou chamando, compartilhando, 

ou melhor, dialogando no projeto Diálogos Interculturais. Na verdade, vai 

trabalhar quem está a fim, quem tem relação com você, não significa que 

são todos, entende? Tem alguns que não vão querer, que não estão nem aí, 

mas tem outros que você constrói nas relações de campo, e aí você faz um 

diálogo cultural com quem quer dialogar com você. Por isso que eu acho 

que o diálogo, ele é mais potente do que compartilhar, sabe?



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Manuel abordou as experiências do museu, especialmente 
com os Iny/Karajá. Lembrou das origens do museu, que surgiu no 
âmbito da Marcha para o Oeste, na época de Getúlio Vargas, com 
um viés de resgate da cultura material dos indígenas. Desde a ges-
tão da antropóloga Edna Taveira, nos anos de 1980, os indígenas 
passaram a circular pelo museu quando iam para Goiânia durante 
tratamentos médicos. Naquela ocasião, era um trabalho mais de 
qualificação e documentação do acervo, o que nos faz lembrar do 
relato de Lucia van Velthem.

O professor Manuel discutiu a cidadania patrimonial, enfati-
zando que a inclusão no patrimônio cultural deve considerar tam-
bém a não inclusão, permitindo que grupos optem por não participar 
do mito da nação. Entre os projetos, comentou o do Thesaurus e o uso 
da plataforma Tainacan, ação que visa digitalizar e classificar cole-
ções indígenas no museu. Destacou o necessário diálogo intercultu-
ral com as comunidades. A salvaguarda do saber fazer cerâmico, por 
exemplo, foi uma das experiências relatadas que abrangeu a capa-
citação e a documentação das práticas culturais. Manuel também 
comentou a colaboração com arqueólogos e sobre o trabalho com-
partilhado e respeitoso entre o museu e as comunidades indígenas.

Sobre o conceito de cidadania patrimonial, Manuel enfatizou 
que é mister incluir as vozes indígenas nos processos de represen-
tação cultural. Ele também criticou a imposição do Estado sobre 
quais grupos são considerados representativos e enfatizou que o 
conceito de cidadania patrimonial supõe que as comunidades deci-
dam sobre sua participação ou não nesses processos.

Região Sudeste – Museu Histórico e Pedagógico Índia 
Vanuíre (MHPIV)

O MHPIV, aberto em 1966, localizado em Tupã (SP), destacou-se 
na pesquisa por suas ações efetivas e contínuas de colaboração 
com povos indígenas, principalmente com os Kaingang e os Krenak. 
Uma nova forma de se relacionar com os indígenas teve início em 
2010, a partir da reestruturação do museu. Outro ponto de desta-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si que é que, nesse caso, como no do MA-UFG, a política institucional18 
reconhece a importância dos indígenas, seja em função da origem 
de seu acervo, seja por sua missão, e o compromisso assumido com 
os indígenas está evidenciado em uma série de programas, proje-
tos e ações. A responsabilidade do museu em relação aos povos de 
origem de seu acervo fica evidenciada em ações, como o diálogo 
contínuo e o trabalho do Centro de Referência. 

Outras ações identificadas foram: exposições autonarrativas, 
atividades culturais mensais (“Índio no Museu”), parcerias com 
comunidades indígenas, documentação e registro da memória, 
ações educativas com a participação de indígenas, aproximação 
entre diferentes públicos (escolares e outros). 

A reformulação do MHPIV previu ações contínuas e participati-
vas com povos indígenas, sendo a perspectiva e o engajamento dos 
indígenas centrais na construção da narrativa e na contribuição 
para a gestão do museu. As iniciativas demonstram uma parceria 
genuína e respeitosa, com foco na valorização e difusão da cultura 
indígena.

Marília Xavier Cury, em entrevista realizada em São Paulo, em 
3 de janeiro de 2019, no MAE-USP, relata:

Quando a ACAM Portinari em 2008 assumiu a gestão do museu me chamou 

em 2009 para conceber a exposição de longa duração [...].

Então, eu fiz uma primeira apresentação [...]. E o que eu poderia dizer que foi 

inédito para aquele museu, naquela época, foi o fato de que grande parte 

da exposição de longa duração, eu diria 80%, foi dedicada aos indígenas. 

Entendendo que esse museu tinha duas vertentes. A histórica, referente [...] 

à fundação da cidade, em 1929. E o outro eixo são as questões indígenas, de 

uma perspectiva bem colonialista, porque quem definiu esses dois eixos 

foi o colonizador, aquele que se entendia como o criador da cidade, Luiz de 

Souza Leão. [...] Isso significa que o eixo indígena do museu era a partir de 

uma visão do colonizador [...]. Eu procurei desequilibrar a história em face 

das questões etnográficas, por um lado, prevalecendo as questões indíge-

nas e as coleções indígenas, mas acho que talvez o principal tenha sido 

18   O plano museológico do MHPIV de 2009, revisado em 2020, faz 35 menções ao 
termo indígena. Disponível em: https://www.transparenciacultura.sp.gov.br/wp-content/
uploads/2021/05/9.Plano_museologico_Museu-India-Vanuire.pdf. Acesso em: 20 out. 2024.

https://www.transparenciacultura.sp.gov.br/wp-content/uploads/2021/05/9.
https://www.transparenciacultura.sp.gov.br/wp-content/uploads/2021/05/9.
https://www.transparenciacultura.sp.gov.br/wp-content/uploads/2021/05/9.Plano_museologico_Museu-India-Vanuire.pdf


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si que, dentro desses 80% do espaço físico da exposição, mais da metade foi 

dedicada aos dois grupos indígenas mais próximos do museu. O que me 

chamou a atenção é que esses dois grupos nunca tiveram uma exposição 

dedicada a eles. [...] a criação do museu é de 1966. [...] E, até 2009, os Kain-

gang e os Krenak [...] que coabitam a terra indígena que se chama Vanuíre, 

eles nunca tiveram um protagonismo dentro do museu. Eu me lembro, dia 

25 de janeiro de 2010, nós tivemos essa reunião com a presença do cacique, 

vice-cacique, na aldeia. [...] Acho que aí foi, talvez, um marco, que é o deslo-

camento. [...]. O museu foi até eles.

Na entrevista, Marília abordou a trajetória de seu trabalho no 
MHPIV, destacando a colaboração com as comunidades indígenas 
Kaingang e Krenak, enfatizou a necessidade de um trabalho con-
junto, onde os indígenas não apenas participam, mas também se 
tornam autores de suas narrativas nas exposições autonarrativas. 
Para Marília, essas ações incluem atividades como a revisão das 
transcrições de entrevistas, enfatizando o respeito pelas vozes e 
pelos desejos dos entrevistados – nesse caso, os indígenas. 

Marília também refletiu sobre a decolonização dos museus, 
afirmando que o que é indígena pertence aos indígenas, e que o 
museu deve atuar como guardião, respeitando as tradições e espi-
ritualidades locais. Ressaltou a demanda de um diálogo contínuo 
e respeitoso entre pesquisadores e comunidades, visando a um 
entendimento mútuo e à valorização das culturas indígenas. 

Sobre a exposição, que remete ao ano de 2010, ela explicou 
que esse processo permitiu aos indígenas expressarem sua dor e 
seu sofrimento, refletirem sobre a história e sua cultura, e que foi 
um momento significativo para a autonarrativa. Ela também tra-
tou sobre a necessária revisão de paradigmas de gestão e controle 
sobre acervos indígenas, o estabelecimento de protocolos éticos 
para o uso de imagens e depoimentos e o equilíbrio nos trabalhos/
projetos colaborativos. Sobre sua experiência de trabalho em par-
ceria com os indígenas, Marília o descreve como um processo cola-
borativo e de aprendizado mútuo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Região Sul – Museu de Arqueologia e Etnologia Profes-
sor Oswaldo Rodrigues Cabral da Universidade Fede-
ral de Santa Catarina (MARquE-UFSC)

Criado em 1965, o MARquE-UFSC tem um acervo etnográfico 
significativo e um discurso institucional que valoriza as culturas 
indígenas. As ações colaborativas com povos indígenas, embora 
remetam a práticas antigas de circulação do acervo e dos indíge-
nas no museu, não estavam efetivamente estruturadas, ou seja, 
como na maioria dos casos, não havia, no momento do estudo, uma 
política institucional para garantir as ações colaborativas com os 
indígenas.19 

As principais ações identificadas foram as exposições cola-
borativas decorrentes da Licenciatura Intercultural envolvendo os 
Guarani, os Kaingang e os Laklãnõ-Xokleng. Nesse sentido, se por 
um lado notamos forte participação para a cocriação de exposições 
colaborativas, a pesquisa não identificou na política institucional 
destaque para programas ou ações formais duradouras envolvendo 
a colaboração com povos indígenas no museu. Por outro lado, o 
museu demonstrou potencial para ações colaborativas com povos 
indígenas, de modo que no futuro tais ações poderão ser mais bem 
estruturadas a partir de uma política institucional, garantindo que 
essa participação seja efetiva e contínua, que viabilize suas narra-
tivas e contribua na gestão do próprio museu.

Dorothea Darella, em entrevista realizada em 20 de julho de 
2018, no MARquE-UFSC:

E como que essa Instituição Federal de Ensino Superior [referindo-se à UFSC] 

poderia conhecer melhor essas três populações indígenas [os Kaingang, os 

Guarani e os Laklanô-Xoklen]? Foi quando surgiu a ideia de uma exposi-

ção, e aí surgiu o local também, hall da Reitoria, e essa exposição, enfim, 

tomou corpo e foi inaugurada. [...] Então, essa exposição de 2011 significou 

muito para os alunos, para a gente, porque daí foi um esforço. O museu, 

19   O Plano museológico 2016-2021 é omisso em relação aos povos indígenas. Disponível em: 
https://museu.paginas.ufsc.br/files/2016/03/Plano-Museol%C3%B3gico-do-MArquE.pdf. 
Acesso em: 20 out. 2024.

https://museu.paginas.ufsc.br/files/2016/03/Plano-Museol%C3%B3gico-do-MArquE.pdf


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si os alunos da licenciatura, nós [...] e os alunos levaram a proposição para 

suas aldeias, para suas comunidades, para suas escolas. Então, o acervo 

que compôs essa exposição foi um acervo todo trazido das aldeias, porque 

foi decidido que o acervo que nós temos na Reserva Técnica não sairia. 

[...] então, o que se fez? Se optou por fazer fotos de alguns acervos muito 

importantes, inclusive a coleção Silvio Coelho dos Santos, algumas peças 

que foram escolhidas [...]. Então, elas foram expostas como fotos, e o acervo 

foi trazido por eles, pelos indígenas.

Dorothea abordou as origens de criação do museu nos anos 
de 1960, a trajetória do  antropólogo Sílvio Coelho dos Santos e 
seu trabalho com as populações indígenas, especialmente na for-
mação das coleções dos Tikuna e dos Laklanô-Xokleng. Destacou 
a curadoria compartilhada em exposições que refletem a cultura 
indígena, sobretudo a colaboração entre professores e comunida-
des indígenas. Relembrou outra experiência de 2011, da exposição 
com os Tikuna em Manaus (no Museu Amazônico da UFAM), que, 
em 2017, teve outra versão para o MARquE. Segundo a entrevistada, 
essas exposições tiveram “nascedouros diferentes”, numa menção 
à forma como elas foram concebidas com a participação indígena.

Ela relatou outras experiências, como a criação da Licencia-
tura Intercultural Indígena do Sul da Mata Atlântica e a realização 
de minicursos para educadores. A exposição “Ação Saberes Indí-
genas na Escola”, em cartaz durante o período da entrevista, foi o 
resultado significativo desse trabalho, envolvendo a participação 
ativa de alunos e a escolha de acervos representativos das culturas 
e selecionados pelos próprios indígenas. 

Dorothea também enfatizou que é indispensável se respeitar 
o tempo e as decisões das populações indígenas, promovendo um 
aprendizado mútuo e a valorização das tradições. A troca de expe-
riências e a reflexão sobre o papel dos educadores indígenas foram 
centrais na discussão, com um olhar crítico sobre as limitações 
impostas por sistemas educacionais. Por isso, ela chamou a aten-
ção para a necessária reflexão sobre a temporalidade das exposi-
ções e a participação dos mais velhos nas inaugurações. Em sua 
avaliação, a exposição foi bem recebida, mas também gerou críti-
cas construtivas, evidenciando a dinâmica de aprendizado contí-
nuo entre os participantes.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 29/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si

Desafios e oportunidades

O contexto museal brasileiro apresenta uma disparidade sig-
nificativa na distribuição dos museus pelo país, com concentração 
dessas instituições nas faixas litorâneas, capitais e nas regiões 
mais ricas. Há desigualdades quanto à estrutura de profissionais, 
infraestrutura, orçamento, autonomia, condições dos acervos e 
documentação, entre outros aspectos. 

Sem desconsiderar tamanha diversidade, partindo dos casos 
e da literatura existente, observamos uma mudança em vários 
museus no que diz respeito a uma museologia implicada ou enga-
jada com os povos indígenas, embora nem todos estejam nesse 
caminho. Um número crescente procura integrar as vozes indíge-
nas, mas os desafios permanecem. A pesquisa apontou que dife-
rentes museus estão fazendo esforços colaborativos, embora isso 
varie consideravelmente e não haja uma definição consistente do 
que significa “colaborativo”. O debate contínuo sobre a terminolo-
gia, particularmente sobre o que constitui uma verdadeira parceria, 
ainda é necessário. Para Soares:

[...] o desafio de redefinir uma museologia com as comunidades envolve 

colocar em questão as categorias de valor que fundaram os museus na 

Modernidade – por exemplo, o autêntico, o raro, o único investido nas 

coleções materiais. Buscando abrir o museu para categorias menos euro-

cêntricas e menos atreladas à cultura hegemônica da classe burguesa, 

vislumbramos a necessidade de (re)considerar a museologia pelo viés pós-

-colonial. (Soares, 2020, p. 9)

Nesse sentido, os(as) entrevistados(as) apontaram desafios 
na relação entre museus e grupos indígenas. Um deles é a própria 
complexidade das estruturas museais, que podem dificultar a cola-
boração e o diálogo intercultural. Muitas vezes, as práticas museo-
lógicas de incorporação de objetos indígenas em um ambiente 
museal não respeitam as tradições e os significados que esses 
objetos têm nas comunidades indígenas.

Outro desafio é a percepção dos objetos pelos povos indíge-
nas, que frequentemente os veem nas coleções como “dormindo” 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 30/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si ou “sofrendo”, como nos disse, por exemplo, Lucia van Velthem, 
devido à falta de uso e interação, o que gera um sentimento de des-
conexão e desrespeito em relação ao seu patrimônio cultural. Além 
disso, a disposição dos objetos em exposições, como colocar lado a 
lado itens que não deveriam estar próximos, causa revolta entre os 
indígenas ao ignorar suas práticas culturais e significados.

A falta de entendimento mútuo sobre a musealização e a 
transformação que os objetos sofrem ao serem retirados de seus 
contextos originais também é um obstáculo. Às vezes, os indíge-
nas podem ter dificuldade em compreender por que certos objetos 
estão no museu e como foram ressignificados, o que torna o diá-
logo sobre coleções mais complexo que o diálogo sobre exposições.

Ainda sobre os desafios, os interlocutores destacaram a fragili-
dade da situação política e as mudanças nas políticas de apoio aos 
direitos indígenas, o que pode representar também uma ameaça. A 
crescente invasão de terras indígenas afeta diretamente os povos 
e negativamente a relação entre museus e grupos indígenas, o que 
pode dificultar a continuidade dos diálogos. 

As mudanças nem tão recentes na abordagem dos processos 
colaborativos em museus com coleções indígenas refletem um 
novo paradigma que prioriza o diálogo intercultural, a participação 
ativa das comunidades originárias e uma postura crítica em relação 
ao passado colonial da museologia. Decolonizar as narrativas dos 
museus com coleções indígenas não é tarefa fácil e não depende 
“apenas” da inclusão dos povos indígenas. Afinal, o que significa 
incluir? Incluir pressupõe o incluído. Em que medida os indígenas 
são de fato incluídos? E o que nos diz seu desejo de não querer ser 
incluído nessa relação? 

Segundo Walter Mignolo, para decolonizar as narrativas dos 
museus da América do Sul e Caribe,

[...] no es suficiente que curadoras y curadores descendientes de Europeas 

y Europeos (aunque sean mestizas/os y mulatas/mulatos de sangre pero 

europeas y europeos de mente) “incluyan” lo indígena o lo africano, puesto 

que toda inclusión depende de las decisiones de las y los incluyentes. Por 

otra parte, no es seguro que el museo sea una institución relevante para los 

pueblos originarios y la diáspora africana. Si los es, es a ellas y ellos que les 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 31/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si corresponde decir qué hacer. Y si no lo es, pues ya al ignorar la relevancia 

del museo en su propia cultura es, de hecho, una contundente descoloniza-

ción de las narrativas museológicas (Mignolo, 2024, p. 12).

Os museus brasileiros com coleções indígenas se mostram 
como um campo em transformação, com avanços significativos na 
direção de uma maior participação indígena na gestão e preservação 
do seu próprio patrimônio cultural, mas que ainda enfrentam desa-
fios significativos em relação à sua prática e aos seus objetivos.

Há também um grande movimento por parte dos povos indíge-
nas, desde os anos de 1990, de se apropriarem desse tipo de equi-
pamento cultural, formando seus museus indígenas. Alexandre 
Gomes (2019), ao estudar esses processos, identificou termos mais 
adequados para essas experiências que emergem a partir de outras 
lógicas e sugere o termo “etnomuseografia” na referência aos pro-
cessos levados pelos indígenas e que se configuram como:

[...] ação museológica indígena, apropriação e tradução, construídas como 

ferramentas analíticas voltadas à compreensão dos processos de indige-

nização de museus e das ressignificações das noções de “patrimônio” e 

“cultura” na constituição de autorrepresentações e práticas sociais vincu-

ladas às cosmopolíticas da memória efetuadas pelos indígenas em seus 

processos museológicos.

A noção de cidadania patrimonial de Lima Filho (2015) se arti-
cula diretamente com a proposta do diálogo intercultural apontado 
pelos(as) entrevistados(as) como uma das ações necessárias no 
trabalho com os indígenas. Seguindo seu pensamento, o conceito 
de cidadania patrimonial pressupõe: 1) inclusão e representatividade 
garantidas, desde que sejam uma possibilidade e não uma impo-
sição aos indígenas; 2) a noção de “cidadania insurgente”, que se 
refere à capacidade dos grupos de questionar e redefinir o que sig-
nifica ser parte de uma nação ou de patrimônio; e 3) o reconheci-
mento da complexidade das relações, reconhecendo que cidadania 
patrimonial é complexa e fragmentada, refletindo as diversas expe-
riências e identidades dentro de um mesmo grupo.

Passemos agora as principais conclusões da pesquisa sobre a 
relação entre museus e povos indígenas no Brasil. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 32/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Mudança de paradigma com desafios persistentes apesar da 
evolução em direção a práticas mais colaborativas e éticas, muitos 
museus enfrentam desafios na implementação de verdadeiras par-
cerias com os povos indígenas. A pesquisa demonstra uma mudança 
de paradigma, mas destaca a continuidade e aprofundamento des-
sas mudanças. A “indigenização” (Roca, 2015) dos museus, embora 
presente em vários casos, não é uma unanimidade e por vezes é 
superficial.

Falta de clareza terminológica: não há consenso sobre a definição 
de “colaboração” ou “parceria” nesses processos. Há a imperiosa tarefa 
de se ter uma clareza terminológica para melhor compreender e avaliar 
as diferentes abordagens e suas implicações, embora os casos estuda-
dos tenham apontado convergências conceituais nesse sentido.

Diversidade de abordagens: os museus utilizam diferentes 
abordagens para a colaboração com povos indígenas. Embora a 
maioria procure incluir a participação indígena em suas ativida-
des, os métodos e os graus de colaboração variam significativa-
mente, dependendo de diversos fatores, como a história do museu, 
a relação preexistente com as comunidades indígenas, recursos e 
as características dos “agentes” envolvidos.

Importância da agência indígena: foi possível observar a cres-
cente agência indígena moldando as práticas museológicas. Diversos 
museus buscam formas de garantir esse protagonismo aos indíge-
nas. No entanto, é preciso assegurar que essa participação seja real-
mente autônoma e respeite a autodeterminação dos povos indígenas.

Abordagem ética e inclusiva: necessário ter uma abordagem 
ética e inclusiva em todos os processos museológicos envolvendo 
povos indígenas, como foi possível observar nos casos. Isso inclui 
considerar perspectivas históricas, demandas contemporâneas, e o 
respeito pelos direitos e pela cultura indígena.

Museologia compartilhada ou colaborativa

Com base nos casos e nos relatos, delineamos aqui uma noção pre-
liminar que ainda carece de outros estudos, análises e críticas, acerca 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 33/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si do que poderia ser compreendido por museologia colaborativa ou com-
partilhada, realizada entre museus tradicionais e povos indígenas. 

Esse tipo de museologia se estrutura a partir de um conjunto 
de parâmetros para estabelecer uma relação de parceria genuína, 
fundada no respeito mútuo entre museus e comunidades indíge-
nas, respeitando as especificidades e a diversidade das comunida-
des. Nesse processo, tanto museus quanto grupos indígenas reco-
nhecem a relevância de trabalharem juntos, atuando como aliados 
na construção de narrativas e na gestão de coleções, num diálogo 
intercultural em que as comunidades indígenas têm um papel ativo 
na interpretação e gestão de seu patrimônio.

Tal museologia se caracteriza por práticas e princípios éticos e 
supõe o deslocamento do museu até os indígenas, ou seja, o museu 
não deve esperar que os indígenas o procurem, compete ao museu 
procurar e consultar os indígenas. Deve haver um profundo respeito 
pela espiritualidade, estabelecendo um equilíbrio de poder nem 
sempre fácil. Envolve educar os indígenas sobre o que é um museu 
e como funcionam as exposições, permitindo que eles se tornem 
mais proficientes nesse contexto e possam participar de forma 
mais efetiva. Envolve também aprendermos com os indígenas para 
que possamos compreender suas próprias epistemologias.

É um processo que deve ser permanente e diário, envolvendo 
conversas nas aldeias, escolas e universidades, essencial para 
entender as realidades e necessidades das populações indígenas. 
De forma ideal, a colaboração deve incluir a participação efetiva 
dos indígenas em todas as etapas do processo museológico, ou 
seja, desde a formação do acervo, passando pela pesquisa, curado-
ria e gestão do acervo, até a escolha dos artefatos e narrativas para 
exposições e produtos culturais diversos. 

A museologia colaborativa deve ir além da simples inclusão, 
buscando uma relação de respeito e aprendizado mútuo em que 
as vozes indígenas são ouvidas e valorizadas, contribuindo para a 
construção de um espaço que reflita suas culturas e histórias de 
maneira autêntica. Nesse sentido, configura-se como um esforço 
conjunto que visa não apenas a preservação do patrimônio cultural, 
mas também a promoção da educação e do reconhecimento das 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 34/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si identidades indígenas e de suas epistemologias, dentro do con-
texto museológico.

Por fim, a museologia compartilhada ou colaborativa não é 
um evento isolado, mas um processo contínuo que busca construir 
relações duradouras entre museus e comunidades indígenas, per-
mitindo que as interações amadureçam ao longo do tempo.

Dez pontos para “decolonizar mentes e corações” no 
trabalho com povos indígenas 

Se a pergunta de Françoise Vergès (2023, p. 48) ao chamado 
“museu universal” e sua função simbólica de dominação leva a autora 
a duvidar da possibilidade da decolonização do museu, sobretudo no 
contexto europeu, propondo o “pós-museu”, parece que as experiên-
cias no Brasil apontam outras respostas. Certamente, é imperioso 
que a análise sobre os museus no Brasil, como sugere Camilla Cam-
pos (Campos, 2023, s. p.), considere a complexidade desse universo, 
o que implica olharmos para a “estrutura pública de governança do 
Estado e seu financiamento misto”. A autora reforça que não pode-
mos analisar esse contexto sem esquecer de “nossas heranças de 
coletividade [...], sem discutir o mito da democracia racial [...], sem 
emparelhar as cosmogonias indígenas e afrodescendentes às canô-
nicas leituras de mundo do Ocidente ou do Norte global”.

Posto isso, nesta última seção destacamos aspectos impor-
tantes que surgiram durante as entrevistas e que podem servir 
como sugestões ou dicas para nosso fazer/aprender/sentir no por-
vir de encontros dialógicos com os indígenas:

1. Compromisso dos museus com as comunidades indíge-
nas: responsabilidade dos museus em relação às coleções que pos-
suem, o que enfatiza a importância do trabalho colaborativo com 
as comunidades indígenas;

2. Diálogo intercultural: fundamental estabelecer um diá-
logo cultural genuíno, que vá além do simples compartilhamento 
de informações. Esse diálogo deve ser potente e respeitoso, permi-
tindo que as comunidades indígenas expressem suas próprias nar-
rativas e perspectivas;



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 35/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si 3. Reconhecimento da diversidade: as comunidades indíge-
nas não são homogêneas, existem tensões internas e diferentes 
interesses. O trabalho deve ser adaptado às especificidades de cada 
grupo e às suas dinâmicas sociais internas;

4. Participação ativa: as comunidades indígenas devem ser 
convidadas a participar ativamente na construção de suas histó-
rias e na gestão de seu patrimônio. Isso implica respeito pela auto-
nomia e pelas decisões das comunidades sobre como desejam ser 
representadas. Os indígenas devem ser convidados a participar de 
todos os processos, desde a concepção até a execução. Isso inclui 
ouvir suas demandas, expectativas e insatisfações, garantindo que 
suas vozes sejam ouvidas e respeitadas;

5. Complexidade das relações: as relações entre museus e 
comunidades indígenas podem envolver jogos de poder e diferen-
tes expectativas. É essencial ter certo distanciamento e cuidado ao 
lidar com essas dinâmicas;

6. Educação e formação: o trabalho com povos indígenas deve 
incluir a formação e a capacitação das comunidades e de todas 
as pessoas envolvidas no processo, permitindo que os indígenas 
transmitam seus conhecimentos e práticas culturais e aprendam 
sobre o mundo dos museus;

7. Respeito pela cultura e espiritualidade: é imprescindível 
ter um profundo respeito pelas tradições e pela espiritualidade dos 
povos indígenas. Muitas práticas e conhecimentos são sagrados e 
não devem ser divulgados sem o consentimento da comunidade;

8. Construção de relações de confiança: a confiança é um ele-
mento central em qualquer colaboração. Isso se constrói ao longo 
do tempo, através de interações sinceras e respeitosas. É impor-
tante que as relações não sejam baseadas em interesses temporá-
rios, mas, sim, em um compromisso genuíno;

9. Equilíbrio de poder: deve-se buscar um equilíbrio nas dinâ-
micas de poder, evitando relações paternalistas. Os indígenas devem 
ter a oportunidade de serem protagonistas de suas próprias histó-
rias e decisões, e não apenas informantes para os pesquisadores;



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 36/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si 10. Sensibilidade às dinâmicas internas: cada grupo indí-
gena tem suas próprias dinâmicas e particularidades. É essencial 
entender essas nuances, respeitar as diferenças entre os grupos, 
bem como suas histórias e experiências e sua decisão por partici-
par ou não.

Museus são territórios disputados, nunca foram lugares neu-
tros. Paulatinamente, tornaram-se territórios de atuação política 
para os indígenas, para discutir questões de identidade e rever for-
mas de representação. Essa mudança de perspectiva é fundamen-
tal para o desenvolvimento de um trabalho colaborativo mais sig-
nificativo e respeitoso. 

Por fim, com base nos casos analisados e, sobretudo nas entre-
vistas, poderíamos dizer que a museologia colaborativa ou compar-
tilhada não deve ser uma imposição de ideias de um lado (da aca-
demia ou do museu) sobre o outro (os indígenas), mas um esforço 
conjunto de valorização das vozes e das experiências indígenas. 
Isso implica que os projetos devem ser concebidos em conjunto, 
respeitando os saberes e as tradições indígenas em vez de serem 
preconcebidos por acadêmicos ou instituições. Não há receita, e 
cada caso é único. 

Estamos diante de um trabalho lento, difícil e complexo que 
muito tem a ensinar.

 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 37/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si

Referências

ABREU, Regina. Tal antropologia, qual 
museu? In: ABREU, Regina; CHAGAS, 
Mario de Souza (org.). Museus, coleções e 
patrimônios: narrativas polifônicas. Rio de 
Janeiro: Garamond; Ministério da Cultura/
IPHAN/DEMU, 2007. p. 138-178.

ATHIAS, Renato. Museus, objetos etnográ-
ficos e pesquisa antropológica: um debate 
atual. Revista Anthropológicas, v. 19, p. 231-
250, 2015.

ATHIAS, Renato. A ressignificação de um 
acervo com crescente colaboração dos 
povos indígenas. In: CAVANI, Juliana; LODY, 
Raul; MARQUES, Maria Eduarda. Tempo 
tríbio: Museu do Estado de Pernambuco 
1930-2020. Recife: CEPE, 2022. p. 111-
127. Disponível em: https://www.academia.
edu /51165005/a_ressignif ica%c3%87%-
c3%83o_de_um_acervo_com_crescente_
colabora%c3%87%c3%83o_dos_ povos_
ind%c3%8dgenas. Acesso em: 24 out. 2024.

ATHIAS, Renato. Les objets ethnographi-
ques et les musées amérindiens: notes d’un 
chercheur sur le terrain. Cultures-Kairós, v. 
12, p. 15-22, 2024.

BALLESTRINI, Luciana. América e o giro 
decolonial. Revista Brasileira de Ciência Polí-
tica, v. 11, p. 87-117, 2013.

BELTRÃO, Jane Felipe. Coleções etnográ-
ficas: chaves de muitas histórias. In: SEMI-
NÁRIO DISCENTE DO MESTRADO EM 
GESTÃO DO PATRIMÔNIO DO INSTITUTO 
GOIANO DE PRÉ-HISTÓRIA E ANTROPO-
LOGIA (IGPA/UCG), 2003. Anais […]. Goiâ-
nia: IGPA, 2003.

BOLAÑOS, Maria. La memoria del mundo: 
cien años de museología [1900-2000]. 
Gijón: Trea, 2002.

BRASIL. Ministério da Cultura. Política 
nacional de museus. Brasília, DF: Ministério 
da Cultura, 2003.

BRULON, Bruno. A invenção do ecomuseu: 
o caso do Écomusée du Creusot Montceau-
-les-Mines e a prática da museologia expe-
rimental. Mana, v. 21, n. 2, p. 276-295, 2015.

CAMPOS, Camilla Rocha. Orelha. In: VERGÈS, 
Françoise. Decolonizar o museu: programa de 
desordem absoluta. São Paulo: Ubu, 2023.

CÂNDIDO, Manuelina Maria Duarte. Rese-
nha. Revista Campos, v. 22, p. 318-322, 
2021. Resenha da obra de: PORTO, N.; LIMA 
FILHO, M. (org.). Coleções étnicas e museo-
logia compartilhada. Goiânia: Editora da 
Imprensa Universitária, 2019.

CASTILLA, Américo. Museos? Para qué?. In: 
CERVELLERA, Angela et al. Acciones y exhi-
biciones para descolonizar las narrativas de tu 
museo. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 
Wikimedia Argentina; Fundación TyPA, 2024.

CLIFFORD, James. Museus como zonas de 
contato. Periódico Permanente, São Paulo, 
n. 6, fev. 2016.

COELHO, Matheus Camilo. Objetos entre 
contextos e significados: as coleções do 
Museu Paraense Emílio Goeldi entre 1894 e 
1905. 2021. Dissertação (Mestrado em His-
tória Social da Amazônia) – Universidade 
Federal do Pará, Belém, 2021.

COLEÇÃO VIRTUAL CARLOS ESTEVÃO. 
Disponível em: https://acervos.ufpe.br/car-
losestevao/. Acesso em: 24 out. 2024.

CURY, Marília Xavier. Museus em conexões: 
reflexões sobre uma proposta de exposição. 

https://www.academia.edu/51165005/A_RESSIGNIFICA%C3%87%C3%83O_DE_UM_ACERVO_COM_CRESCENTE_COLABORA%C3%87%C3%83O_DOS_POVOS_IND%C3%8DGENAS
https://www.academia.edu/51165005/A_RESSIGNIFICA%C3%87%C3%83O_DE_UM_ACERVO_COM_CRESCENTE_COLABORA%C3%87%C3%83O_DOS_POVOS_IND%C3%8DGENAS
https://www.academia.edu/51165005/A_RESSIGNIFICA%C3%87%C3%83O_DE_UM_ACERVO_COM_CRESCENTE_COLABORA%C3%87%C3%83O_DOS_POVOS_IND%C3%8DGENAS
https://www.academia.edu/51165005/A_RESSIGNIFICA%C3%87%C3%83O_DE_UM_ACERVO_COM_CRESCENTE_COLABORA%C3%87%C3%83O_DOS_POVOS_IND%C3%8DGENAS
https://www.academia.edu/51165005/A_RESSIGNIFICA%C3%87%C3%83O_DE_UM_ACERVO_COM_CRESCENTE_COLABORA%C3%87%C3%83O_DOS_POVOS_IND%C3%8DGENAS
https://acervos.ufpe.br/carlosestevao/
https://acervos.ufpe.br/carlosestevao/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 38/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si Revista IBICT, Brasília, v. 42, n. 3, p. 471-484, 
set./dez. 2013.

CURY, Marília Xavier. Museologia e conheci-
mento museológico: uma museologia dentre 
muitas. Revista Museologia & Interdisciplina-
ridade , v. 3, n. 5, p. 55-73, 2014.

CURY, Marília Xavier. Direitos indígenas no 
museu: novos procedimentos para uma nova 
política – a gestão de acervos em discussão. 
São Paulo: Brodowski: MAE/USP, 2016a.

CURY, Marília Xavier (org.). Museus e indíge-
nas: saberes e ética – novos paradigmas em 
debate. São Paulo: Brodowski: MAE/USP, 
2016b.

CURY, Marília Xavier. Relações (possíveis) 
museus e indígenas – em discussão uma cir-
cunstância museal. In: LIMA FILHO, Manuel; 
ABREU, Regina; ATHIAS, Renato. Museus e 
atores sociais: perspectivas antropológicas. 
Recife: Editora UFPE, 2016c. p. 149-170.

CURY, Marília Xavier. Repatriamento e rema-
nescentes humanos: musealia, musealidade 
e musealização de objetos indígenas. Em 
Questão, v. 26, p. 14-42, 2020.

CURY, Marília Xavier. O protagonismo indí-
gena e museu: abordagens e metodologias. 
Revista Museologia & Interdisciplinaridade, v. 
10, p. 14-21, 2021.

CURY, Marília Xavier. Patrimônio Kaingang, 
Guarani Nhandewa e Terena (SP): comusea-
lização, coensino, copesquisa e a construção 
de discursos museológicos na universidade. 
Interfaces: Revista de Extensão da UFMG, v. 
10, p. 471-480, 2022a.

CURY, Marília Xavier. Povos indígenas e 
museus: políticas públicas e a gestão com-
partilhada. In: CAVIGNAC, Julie; ABREU, 
Regina; VASSALLI, Simone (org.). Patrimô-

nios e museus: inventando futuros. Brasília: 
ABA Publicações; Natal: EDUFRN, 2022b. p. 
340-376.

CURY, Marília Xavier. Narrativas museo-
gráficas e autorrepresentação indígena: a 
museologia colaborativa em construção. 
Revista de Antropología del Museo de Entre 
Ríos, v. 7, p. 73-82, 2023.

CURY, Marília Xavier; NORONHA, Elisa; 
MARTINS, Patrícia Roque. Repensar o museu 
e a museologia a partir da prática colabora-
tiva com os povos indígenas: entrevista com 
Marília Xavier Cury. MIDAS: Museus e Estu-
dos Interdisciplinares, v. 18, p. 1-16, 2024.

DARELLA, Maria Dorothea Post; ZEA, 
Eufrásia Maria Silva; MACHADO, João Sér-
gio (org.). Ações e saberes Guarani, Kain-
gang e Laklãnõ-Xokleng em foco: pesquisas 
da licenciatura intercultural indígena do sul 
da mata atlântica – Kaingang. Florianópolis: 
Edições do Bosque UFSC, 2020. v. 1.

DORTA, Sonia. Coleções etnográficas: 1650-
1955. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (org.). 
História dos índios no Brasil. São Paulo: Com-
panhia das Letras: Secretaria Municipal de 
Cultura: FAPESP, 1992. p. 501-526.

EWBANK, Cristina; LIMA FILHO, Manuel. Por 
detrás de uma coleção do Museu Nacional: 
vozes, silêncios e desafios. MIDAS: Museus 
e Estudos Interdisciplinares, v. 8, p. 1-18, 2017.

FABIAN, Johannes. Colecionando pensamen-
tos: sobre os atos de colecionar. Mana, Rio de 
Janeiro: UFRJ, v. 16, n. 1, p. 73-102, 2010.

FABIAN, Johannes. O tempo e o outro: como 
a antropologia estabelece seu objeto. Rio de 
Janeiro: Vozes, 2013.

GOMES, Alexandre Oliveira. Resumo. In: 
Museus indígenas, mobilizações étnicas e cos-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 39/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si mopolíticas da memória: um estudo antropo-
lógico. 2019. Tese (Doutorado em Antropolo-
gia) – Universidade Federal de Pernambuco, 
Recife, 2019.

INSTITUTO BRASILEIRO DE MUSEUS. Guia 
dos museus brasileiros. Brasília: IBRAM, 2011.

INTERNATIONAL COUNCIL OF MUSEUMS. 
Código de deontología del ICOM para 
museos. Paris: ICOM, 2006.

LIMA FILHO, Manuel. Cidadania patrimonial. 
Revista Anthropológicas, v. 26, p. 134-155, 
2015.

LIMA FILHO, Manuel; ATHIAS, Renato. Dos 
museus etnográficos às etnografias dos 
museus: o lugar da antropologia na contem-
poraneidade. In: RIAL, Carmen; SCHWADE, 
Elisete (org.). Diálogos antropológicos con-
temporâneos. Rio de Janeiro: ABA, 2016. p. 
71-83.

LIMA FILHO, Manuel. Coleção William Lip-
kind do Museu Nacional: trilhas antropoló-
gicas Brasil–Estados Unidos. Mana, v. 23, p. 
473-509, 2017.

LIMA FILHO, Manuel. A restituição de objetos 
e coleções aos povos indígenas brasileiros. 
Anuário Antropológico, v. 48, p. 219-227, 2023.

MARTINS, Dilamar Cândida. Plano museoló-
gico. Goiânia: Museu Antropológico: Univer-
sidade Federal de Goiás, 2017.

MENDEZ-LUGO, Raul A. Breve história do 
surgimento e desenvolvimento da nova 
museologia no México e Nayarit. 2022. Dis-
ponível em: https://ecomuseus.wordpress.
com/processos-de-gestao-museologica-
-participada/bibliografia-sobre-ecomu-
seus-e-museologia-social/breve-historia-
-do-surgimento-e-desenvolvimento-da-
-nova-museologia-no-mexico-e-nayarit/. 

MIGNOLO, Walter. Descolonialidad y 
museos. In: CERVELLERA, Angela et al. 
Acciones y exhibiciones para descolonizar las 
narrativas de tu museo. Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires: Wikimedia Argentina: Funda-
ción TyPA, 2024.

PORTO, Nuno; LIMA FILHO, Manuel (org.). 
Coleções étnicas e museologia comparti-
lhada. Goiânia: Imprensa Universitária, 2019.

PRICE, Sally. Higienização da cultura, poder 
e produção de exposições museológicas. 
In: LIMA FILHO, Manuel; ABREU, Regina; 
ATHIAS, Renato. Museus e atores sociais: 
perspectivas antropológicas. Recife: Editora 
UFPE, 2016. p. 273-283.

RIVIÈRE, Georges Henri. La museología: 
textos y testimonios. Madrid: Ediciones Akal, 
2009.

ROCA, Andrea. Acerca dos processos de 
indigenização dos museus: uma análise com-
parativa. Mana, v. 21, n. 1, p. 123-155, 2015.

RODRIGUES, Léo. Museus dos povos indí-
genas: reportagem com Fernanda Kaingang. 
Agência Brasil, 21 jul. 2024.

RUSSI, Adriana. Nas fronteiras dos museus: 
processos museológicos compartilhados 
com povos indígenas em museus de antro-
pologia e etnologia no Brasil. Relatório 
(Pós-Doutorado) – Museu de Arqueologia 
e Etnologia da Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2019.

RUSSI, Adriana. Nas fronteiras dos museus: 
processos museológicos colaborativos com 
povos indígenas em museus com acervos etno-
gráficos no Brasil. Hawò, Goiânia, v. 3, 2023.

RUSSI, Adriana; ABREU, Regina. Museologia 
colaborativa: diferentes processos nas rela-
ções entre antropólogos, coleções etnográ-

https://ecomuseus.wordpress.com/processos-de-gestao-museologica-participada/bibliografia-sobre-ecomuseus-e-museologia-social/breve-historia-do-surgimento-e-desenvolvimento-da-nova-museologia-no-mexico-e-nayarit/
https://ecomuseus.wordpress.com/processos-de-gestao-museologica-participada/bibliografia-sobre-ecomuseus-e-museologia-social/breve-historia-do-surgimento-e-desenvolvimento-da-nova-museologia-no-mexico-e-nayarit/
https://ecomuseus.wordpress.com/processos-de-gestao-museologica-participada/bibliografia-sobre-ecomuseus-e-museologia-social/breve-historia-do-surgimento-e-desenvolvimento-da-nova-museologia-no-mexico-e-nayarit/
https://ecomuseus.wordpress.com/processos-de-gestao-museologica-participada/bibliografia-sobre-ecomuseus-e-museologia-social/breve-historia-do-surgimento-e-desenvolvimento-da-nova-museologia-no-mexico-e-nayarit/
https://ecomuseus.wordpress.com/processos-de-gestao-museologica-participada/bibliografia-sobre-ecomuseus-e-museologia-social/breve-historia-do-surgimento-e-desenvolvimento-da-nova-museologia-no-mexico-e-nayarit/
https://ecomuseus.wordpress.com/processos-de-gestao-museologica-participada/bibliografia-sobre-ecomuseus-e-museologia-social/breve-historia-do-surgimento-e-desenvolvimento-da-nova-museologia-no-mexico-e-nayarit/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 40/40

“P
ar

a 
de

sc
ol

on
iz

ar
 m

en
te

s 
e 

co
ra

çõ
es

”:
 a

 m
us

eo
lo

gi
a 

co
m

pa
rt

ilh
ad

a 
em

 m
us

eu
s 

co
m

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s 

A
dr

ia
na

 R
us

si

<<  Voltar ao início

ficas e povos indígenas. Horizontes Antro-
pológicos, n. 53, p. 17-46, 2019.

RUSSI, Adriana; SANTOS, Gabriela Alves 
dos. Levantamento preliminar de expe-
riências de museologia compartilhada com 
povos indígenas em museus de antropologia 
e etnografia no Brasil. Relatório (Iniciação 
Científica) – Universidade Federal Flumi-
nense, Niterói, 2018.

SOARES, Bruno Brulon. Descolonizando 
a Museologia. ICOM/ICOFOM, 2020. Dis-
ponível em: https://www.researchgate.
net/profile/Bruno-Brulon-Soares/publica-
tion/350442502_Decolonising_Museology_
vol_1/links/605f9e17458515e83476db3a/
Decolonising-Museology-vol-1.pdf. Acesso 
em: 20 ago. 2025. 

VELTHEM, Lucia Hussak van. O objeto etno-
gráfico é irredutível? Pistas sobre novos sen-
tidos e análises. Boletim do Museu Paraense 
Emílio Goeldi. Série Ciências Humanas, v. 7, 
p. 51-66, 2012.

VELTHEM, Lucia Hussak van; BENCHIMOL, 
Alegria. Museus, coleções, exposições e 
povos indígenas. Em Questão, v. 24, p. 468-
484, 2018.

VELTHEM, Lucia Hussak van; KUKAWKA, 
Katia; JOANNY, Lydie. Museus, coleções 
etnográficas e a busca do diálogo intercul-
tural. Boletim do Museu Paraense Emílio 
Goeldi. Série Ciências Humanas, v. 12, p. 101-
114, 2017.

VERGÈS, Françoise. Decolonizar o museu: 
programa de desordem absoluta. São Paulo: 
Ubu, 2023.

ZEA, Eufrásia Maria Silva; MACHADO, João 
Sérgio; HANAZAKI, Nelson; KAINGANG, 
João Daniel; DARELLA, Maria Dorothea 
Post (org.). Culturas e memórias: Kuri’y 
Zág Fág. Florianópolis: Edições do Bosque 
UFSC, 2021. v. 2.

Adriana Russi | Tem pós-doutorado em Museologia pela Universidade de São Paulo (Museu 
de Arqueologia e Etnologia – MAE/USP), doutora em Memória Social (Universidade Fede-
ral do Estado do Rio de Janeiro – Unirio) e mestra em Antropologia. Docente da Universi-
dade Federal Fluminense (UFF) e do Programa de Pós-Graduação em Memória Social da 
Unirio. Coordenou o projeto Etnoeducação em Oriximiná (PA). Junto com outros(as) pes-
quisadores(as), lidera o Mapeamento das Coleções Etnográficas no Brasil. Informações em: 
https://colecoesetnograficas.uff.br/ | E-mail: adri.russitm@gmail.com | Orcid: https://orcid.
org/0000-0003-0738-1558 | Lattes: http://lattes.cnpq.br/1281543395333211.

https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Brulon-Soares/publication/350442502_Decolonising_Museology_vol_1/links/605f9e17458515e83476db3a/Decolonising-Museology-vol-1.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Brulon-Soares/publication/350442502_Decolonising_Museology_vol_1/links/605f9e17458515e83476db3a/Decolonising-Museology-vol-1.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Brulon-Soares/publication/350442502_Decolonising_Museology_vol_1/links/605f9e17458515e83476db3a/Decolonising-Museology-vol-1.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Brulon-Soares/publication/350442502_Decolonising_Museology_vol_1/links/605f9e17458515e83476db3a/Decolonising-Museology-vol-1.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Bruno-Brulon-Soares/publication/350442502_Decolonising_Museology_vol_1/links/605f9e17458515e83476db3a/Decolonising-Museology-vol-1.pdf
https://orcid.org/0000-0003-0738-1558
https://orcid.org/0000-0003-0738-1558
http://lattes.cnpq.br/1281543395333211

	_GoBack

