
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/48

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na De Cipré a Îandé
A representação dos povos originários no Museu Histórico 
Nacional (Rio de Janeiro)
From Cipré to Îandé: The representation of indigenous peoples of Brazil at the 
National Historical Museum (Rio de Janeiro)

Recebido em: 06/09/2024
Aprovado em: 29/07/2025 

RESUMO

Este artigo examina as relações de representa-
ção e representatividade dos povos originários no 
Museu Histórico Nacional (MHN). Mediante a arti-
culação de fontes institucionais e bibliográficas, 
discutiremos como esse museu, que se pretende 
nacional, retratou o passado e o presente dos po-
vos originários. Também analisaremos os avanços 
nos discursos museológicos e de representativi-
dade alcançados com a mostra permanente Îan-
dé – aqui estávamos, aqui estamos, inaugurada em 
2023. Essa nova exposição, realizada por meio de 
curadoria compartilhada e de rodas de conversa, 
pretendeu revisar conceitualmente as perspecti-
vas utilizadas até então, promovendo a pluraliza-
ção e diversificação das abordagens adotadas nas 
narrativas, publicações e exposições do MHN.

Palavras-chave: Povos originários; Museu Histórico Na-
cional; representatividade; indígenas; decolonialidade.

ABSTRACT

This article examines the representation and rep-
resentativeness of indigenous peoples at the Mu-
seu Histórico Nacional (Brazil’s National History 
Museum, MHN). Through the articulation of insti-
tutional and bibliographical sources, this work 
discusses how the MHN, with self-proclaimed na-
tional aspirations, depicted – and still depicts – 
the indigenous peoples in their historic past and 
present. We also analyze the advancements of the 
museology and representativeness discourses at-
tained with the inauguration, in 2023, of the per-
manent exhibition Îandé – aqui estávamos, aqui es-
tamos [Îandé – here we were, here we are]. The new 
exhibition, developed through shared curatorship 
and conversation sessions, aimed to conceptual-
ly revise the perspectives that had been thus far 
adopted, promoting the pluralization and diversi-
fication of the approaches adopted in the narra-
tives, publications and exhibitions of the MHN.

Keywords: Indigenous peoples; Museu Histórico Na-
cional; representativeness; indigenous; decoloniality.

Carolina Baliviera 

Sobre a autora >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Introdução

No início de 2022, ano do bicentenário da independência, o 
governo do então presidente Jair Bolsonaro1 inaugurou um espaço em 
seu site oficial: o Memorial da Soberania, que pretendia percorrer “três 
fases, contando nossa História desde o Descobrimento até os dias 
atuais, com destaque para eventos ligados à Independência”.2 Nesse 
portal, o governo federal reforçava uma visão limitada dos “primórdios” 
do Brasil, iniciando a história apenas com a chegada dos portugueses 
em 1500. Além disso, os indígenas eram retratados como figuras pas-
sivas e pacíficas diante dos colonizadores, ignorando a complexidade 
cultural e as formas de resistência dos povos originários. 

Figura 1. Reprodução da página do portal do governo federal, que 
tratava do Descobrimento do Brasil e trazia a imagem do quadro O primeiro 

desembarque de Pedro Álvares Cabral, de Oscar Pereira da Silva. Fonte: 

Memorial da Soberania,3 Bicentenário, 2022.

1   Durante seu governo (2018-2022), Jair Bolsonaro fez declarações preconceituosas sobre 
indígenas, sugerindo que só se tornariam plenamente “humanos” ao se integrarem à socie-
dade dita “civilizada”. Youtube do portal UOL, 18 mar. 2022. Disponível em: https://youtu.be/
MfvEhmzmI9Q?si=ImoxUKiA35grcYFO. Acesso em: 22 jun. 2025.

2   BICENTENÁRIO NAS REDES SOCIAIS, 19 fev. 2022. Disponível em: https://www.gov.br/pt-br/
campanhas/bicentenario/noticias/bicentenario-nas-redes-sociais. Acesso em: 22 jun. 2025.

3   LINHA DO TEMPO DA INDEPENDÊNCIA, 19 fev. 2022. Disponível em: https://www.gov.br/
pt-br/campanhas/bicentenario./linha-do-tempo-da-independencia. Acesso em: 22 jun. 2025.

https://youtu.be/MfvEhmzmI9Q?si=ImoxUKiA35grcYFO
https://youtu.be/MfvEhmzmI9Q?si=ImoxUKiA35grcYFO
https://www.gov.br/pt-br/campanhas/bicentenario/noticias/bicentenario-nas-redes-sociais
https://www.gov.br/pt-br/campanhas/bicentenario/noticias/bicentenario-nas-redes-sociais
https://www.gov.br/pt-br/campanhas/bicentenario./linha-do-tempo-da-independencia
https://www.gov.br/pt-br/campanhas/bicentenario./linha-do-tempo-da-independencia


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Ao examinar o cenário atual, observa-se que esses discursos 
nacionalistas e laudatórios do passado brasileiro não se limitaram 
ao período do governo do ex-presidente. Tais narrativas continuam 
a ser propagadas em materiais didáticos e em diversas exposições 
de instituições museológicas em todo o país, especialmente nos 
chamados museus históricos. Contudo, nas últimas décadas, obser-
va-se que essa temática tem sido revisitada com maior frequência, 
visando reavaliar a importância cultural dos povos originários e dis-
cutir a atuação dos indígenas dentro dos museus e das instituições 
de ensino e cultura – e também na própria história nacional.

Recuemos um pouco no tempo. Em 2016, foi realizado o III 
Encontro Paulista Questões Indígenas e Museus – concomitante ao IV 
Seminário Museus, Identidades e Patrimônio Cultural. No texto intro-
dutório da publicação resultante desses encontros, a museóloga 
e educadora Marília Xavier Cury relembra que os museus, no con-
texto do pós-segunda guerra mundial, passam a sofrer questio-
namentos e críticas que os levam a mudarem seus paradigmas, 
pondo em curso o início de uma revolução comunicacional e um 
novo entendimento da relação entre museus e sociedade. Paula-
tinamente, essas mudanças também vêm se refletindo no enten-
dimento do papel dos indígenas na constituição dos museus con-
temporâneos, mas Cury alerta que o debate deve ir além apenas de 
tratativas antropológicas relacionadas a esses povos originários.

Onde é o lugar dos índios no museu? Os índios devem estar restritos a 

certas tipologias e modelos de museus? A questão é: os antigos modelos 

estão superados e devemos ultrapassá-los; para tanto, devemos ter novos 

referenciais, e estes virão da participação indígena, do diálogo e da nego-

ciação. [...] lidamos com outras culturas que, no Brasil, são desprestigia-

das e com grupos que, muitas vezes, estão desprovidos de poder pelos não 

indígenas. Além disso, os conhecimentos e imagens dos povos indígenas 

são apropriados, usados e manipulados, seja no museu ou fora dele, mui-

tas vezes com intenções positivas, mas que pecam pelo desconhecimento 

ou pelo uso de poder. Então, ao se trabalhar com grupos indígenas outros 

parâmetros devem ser construídos e uma relação ética deve ser estabele-

cida, incorporada à práxis do museu e à própria ideia de museu que temos. 

(Cury, 2016, p. 15)



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

A museóloga e pesquisadora Maria Cristina Bruno destaca 
que, longe de ser apenas um assunto a ser tratado como preser-
vação de uma memória histórica, a questão indígena também se 
desdobra à atualidade, com espaço potencial de pesquisa em tra-
balhos compartilhados, apoiados na premissa da alteridade e na 
perspectiva de uma negociação cultural. De acordo com a autora: 
“São pesquisas que contam com curadorias compartilhadas e cola-
borativas, com aproximações com diferentes gerações indígenas e 
grupos étnicos localizados nas diferentes regiões do país” (Bruno, 
2016, p. 31). Ainda segundo Bruno, outro viés possível, que pode 
ser foco de pesquisa sobre o tema das relações entre instituições 
museológicas e indígenas, diz respeito às questões normativas 
e institucionais, como as que tratam dos repertórios materiais e 
imateriais indígenas no contexto das políticas públicas patrimo-
niais nacionais e internacionais. Essa linha de pesquisa extrapola 
apenas o espaço dos museus para incidir também em um enten-
dimento social mais amplo, que alcança outros âmbitos como a 
cultura, o meio ambiente, a política, a economia, a educação e os 
direitos humanos, por exemplo. 

Tendo isso em vista, este artigo pretende realizar um exercí-
cio de compreensão sobre como opera a representação – e a repre-
sentatividade – museológica dos povos originários tanto em even-
tos do passado quanto na presença museal contemporânea. Para 
isso, faremos um estudo de caso sobre o Museu Histórico Nacional 
(MHN). A instituição carioca surgiu em um contexto em que se bus-
cava consolidar um projeto de uma história nacional brasileira em 
meio à crise da Primeira República. Nesse contexto, esse museu 
assume relevância para a compreensão de como as narrativas sobre 
os povos originários foram concebidas e desenvolvidas desde o iní-
cio do século XX até os nossos dias.

O ano de 2022 marcou o bicentenário da Independência do 
Brasil e trouxe também uma efeméride para o MHN. Inaugurado em 
1922, o museu comemorou seu centenário com diversas ativida-
des, como seminários e mesas-redondas que procuraram promo-
ver uma reflexão mais plural sobre a trajetória da instituição e de 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

seu papel na construção das memórias nacionais.4 Foi nesse ano 
também que se iniciou a reformulação de Oreretama,5 módulo que 
abre a exposição de longa duração do museu, dedicado à cultura 
dos povos originários antes da chegada dos portugueses. O espaço 
foi fechado à visitação para passar por uma reforma, que, segundo 
o site do museu, estava “sendo realizada por núcleos técnicos do 
museu com o apoio de consultores externos” para “apresentar ao 
público uma narrativa atualizada, com uma expografia acessível 
e em diálogo com a sociedade” (Museu Histórico Nacional, 2022). 
Diante dessas mudanças, surgiam algumas perguntas: como esses 
povos eram apresentados e como serão apresentados após essa 
renovação? Como um museu de aspirações nacionais coloca os 
indígenas em seu passado – e presente – histórico? Quais os desa-
fios enfrentados pela curadoria? Quais ações foram promovidas 
pela equipe do museu em relação aos desafios da curadoria colabo-
rativa? Essas são algumas indagações que procuraremos debater 
nas próximas passagens deste artigo.

Museu (para um) histórico nacional

Localizado no centro histórico da cidade do Rio de Janeiro, o 
Museu Histórico Nacional ocupa, desde seus primórdios, as antigas 
instalações militares, batizadas de conjunto do Calabouço (Forta-
leza de Santiago, Casa do Trem e Arsenal de Guerra), construções 
que datam ainda do período colonial. A instituição foi criada através 
do decreto nº 15.596, assinado pelo presidente Epitácio Pessoa, em 
2 de agosto de 1922. O documento reforçava o caráter principal do 
novo museu e sua função de reunir “para o estudo da História Pátria, 
objetos a ela relativos que se encontram nos estabelecimentos 
oficiais e concentrá-los em um museu, que os conserve, classifique 
e exponha ao público, [...] como escola de patriotismo, para o culto 

4   Em 2022, o MHN sediou rodas de conversa sobre a temática “Escuta, conexão e outras 
histórias”. Também ocorreu o seminário “Independências num museu centenário: outros 200, 
outras histórias”. Disponível em: https://mhn.museus.gov.br/index.php/retrospectiva-cente-
nario-do-mhn-foi-destaque-nas-acoes-realizadas-neste-ano/. Acesso em: 28 set. 2024.

5   Palavra que, em tupi, significa “a nossa morada”, inaugurado em 2006 como parte da expo-
sição permanente. 

https://mhn.museus.gov.br/index.php/retrospectiva-centenario-do-mhn-foi-destaque-nas-acoes-realizadas-neste-ano/
https://mhn.museus.gov.br/index.php/retrospectiva-centenario-do-mhn-foi-destaque-nas-acoes-realizadas-neste-ano/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

do nosso passado” (Brasil, 1922). O museu carioca surge em um 
momento tanto conjuntural quanto curatorial em que se buscava 
consolidar um projeto que reivindicasse uma história nacional.

Em um dos capítulos de sua dissertação de mestrado, defen-
dida no Programa de Pós-Graduação em História Social da Uni-
versidade Federal do Rio de Janeiro em 2004, a historiadora Aline 
Montenegro Magalhães se propõe a analisar a criação do MHN asso-
ciada às iniciativas de construção da memória nacional idealiza-
das pelo político e escritor cearense Gustavo Barroso durante sua 
permanência frente à instituição, entre os anos de 1922 e 1958, com 
pequenos intervalos de afastamento. Magalhães destaca que, em 
seus primeiros anos, os critérios de aquisição de objetos estive-
ram focados no resgaste do passado da Monarquia, do Exército, dos 
heróis nacionais e da aristocracia, e observa que entre as “peças 
selecionadas para compor o acervo da instituição, não foi encon-
trado nada que pudesse representar negros, índios ou mestiços 
como membros”.6 Esses grupos, segundo a historiadora, só obti-
nham alguma representação museal quando estavam atrelados às 
ações de setores dominantes. Um exemplo disso era a sala Abolição 
e Exílio, que exibia instrumentos de tortura usados contra pessoas 
escravizadas – peças adquiridas por compra ou doação pelo pró-
prio Barroso –, mas cuja exposição estava vinculada à narrativa das 
ações supostamente benéficas do Estado no processo de abolição 
da escravidão. 

Apesar de ser um famoso folclorista e autor de diversas obras 
dedicadas a essa temática, Barroso entendia que deveria haver 
um lugar particular ofertado aos negros, mestiços e índios em um 
museu. Como atestam os Anais do Museu Histórico Nacional,7 em 1942, 
esses grupos deveriam ocupar o que fora chamado, segundo ele, de 

6   MAGALHÃES, Aline Montenegro.  Colecionando relíquias...  um estudo sobre a Inspetoria 
de Monumentos nacionais (1934-1937). Dissertação (Mestrado em História Social) – PPGHIS, 
Instituto de Filosofia e Ciências Sociais, UFRJ, Rio de Janeiro, 2004.

7   A publicação dos Anais MHN se iniciou em 1942 para servir de plataforma para a divulgação 
de trabalhos no campo da museologia. As publicações anuais tiveram período de lacunas, por 
conta de dificuldades estruturais e orçamentárias enfrentadas pelo museu, mas sua edição 
segue até os dias de hoje. Boa parte dos conteúdos dos Anais do MHN está digitalizada no 
endereço https://anaismhn.museus.gov.br/. Acesso em: 20 set. 2024.

https://anaismhn.museus.gov.br/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

projeto de Museu Ergológico Brasileiro – sendo, portanto, distancia-
dos da História Pátria e dos grandes feitos, e entendidos apenas 
como parte de uma matéria que demonstraria essa “peculiaridade” 
popular nacional.

Não podemos perder de vista no decorrer deste artigo, por-
tanto, que a narrativa exposta no Museu Histórico Nacional surgiu, 
de certa forma, direcionada a consolidar o papel do Estado e da elite 
aristocrática como protagonistas da história nacional, em detri-
mento a trajetórias e percepções de outros grupos, como as dos 
povos originários. Tendo esse pensamento no horizonte, no próximo 
tópico abordaremos como ocorreram as principais aquisições de 
acervo e exposições que se propuseram a retratar os indígenas do 
Brasil e como foi feito o processo de musealização desses objetos.

Os povos originários no Museu Histórico Nacional

Como foi observado anteriormente, nos primeiros anos de exis-
tência do MHN, o diretor Gustavo Barroso se encarregou de recolher 
objetos para o museu, que eram provenientes principalmente de 
instituições e órgãos públicos Brasil afora, além de aquisições e 
doações advindas de famílias aristocráticas, de políticos e de cole-
ções privadas.8

Uma observação rápida acerca dos tipos de objetos preponde-
rantes tanto nessas coleções particulares quanto daqueles advin-
dos de órgãos públicos da época – que, compuseram, em suas 
primeiras décadas, duas seções no MHN, denominadas “objetos 
históricos em geral” e “moedas, medalhas, selos e peças simila-
res” – nos permite notar qual perfil de história nacional era narrado 
nesse período inicial de existência do museu. 

A museóloga e pesquisadora Mayara Manhães de Oliveira, que 
estudou a representação de indígenas no Museu Histórico Nacio-
nal a partir de casos de aquisição de acervo e exposições, tam-

8   Esse é o caso, por exemplo, da coleção do senador e ministro da Primeira República, Miguel 
Calmon, doada ao MHN por sua esposa Alice da Porciúncula Calmon em 1936, e analisada na 
obra de Abreu (1996). 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

bém observa que essa diretriz de privilegiar o culto do passado do 
Estado Imperial, das Forças Armadas e da aristocracia perdurou 
durante as décadas de 1960 e 1970, período que coincide também 
com a ditadura civil-militar. Ao analisar os processos de aquisição 
de acervo na Divisão de Controle do Patrimônio, Oliveira identificou 
que as ocorrências frequentes consistiam em doações de “selos 
comemorativos, medalhas, moedas, fotografias, livros, correspon-
dências, documentos pessoais de indivíduos com certa inserção no 
meio político, acadêmico ou militar, e de objetos que pertenceram à 
nobreza brasileira do século XIX” (Oliveira, 2012, p. 183). 

No artigo em que analisa o “Relatório final da Comissão de 
Política de Aquisição do Museu Histórico Nacional” (Ferreira, 2014), 
realizado em 2013, a museóloga Maria de Simone Ferreira identifica 
duas orientações que pautaram a aquisição de objetos desde a fun-
dação do museu até o período de publicação do relatório: a busca 
por um passado glorioso e, posteriormente, um realinhamento ins-
titucional em prol de uma tradição mais moderna. Segundo Ferreira, 
um primeiro momento – que inclui as décadas iniciais de existên-
cia do MHN até os anos 1970 – foi pautado por um culto heroico, 
baseado nas proposições historiográficas formuladas pelo Insti-
tuto Histórico e Geográfico Brasileiro (IHGB),9 visando despertar no 
público uma paixão cívica ao colocá-lo em contato com relíquias de 
um passado glorioso. 

Ferreira também destaca que, nessas primeiras décadas 
de funcionamento, as camadas mais baixas da população (que 
incluíam pobres, negros escravizados e indígenas; ou seja, pessoas 
de fora do círculo nobiliárquico e militar) não eram contempladas 
diretamente pela política de acervo do MHN. Para exemplificar essa 
situação, a museóloga cita o historiador José Neves Bittencourt,10 
que analisou o trabalho da conservadora de museu Fortunée Levy 

9   Criado em 1838, durante assembleia da Sociedade Auxiliadora da Indústria Nacional – 
atualmente, Federação das Indústrias do Rio de Janeiro –, o Instituto estabeleceu diretrizes 
voltadas à preservação da memória histórica brasileira, ao incentivo ao ensino público e à 
promoção de estudos históricos, com o propósito de refletir os valores da nação recém-in-
dependente.

10   Em referência ao artigo de José Neves Bittencourt “Cada coisa em seu lugar: ensaio de 
interpretação do discurso de um museu de história” (2003, p. 151-152).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

sobre objetos oriundos de revoltas brasileiras, como Canudos, Con-
testado e Juazeiro. Bittencourt afirma que, na época dessas insu-
bordinações, as massas populares apenas faziam parte do dis-
curso institucional por intermédio de uma relação de desordem e 
violência ou como uma manifestação de ruptura da ordem. Ou seja, 
como estavam “fora” de fatos legitimados pela história oficial e não 
havia documentação sobre eles, os populares permaneciam “fora” 
do museu de história.

Em sua pesquisa, Oliveira localizou poucos objetos dos povos 
originários que já faziam parte do acervo antes da década de 1980. 
O primeiro deles apareceu no inventário feito por Gustavo Barroso, 
para a seção de “archeologia e história”, em 1924. É interessante 
notar que, dos 2.496 objetos deste catálogo geral, apenas um deles 
tinha referência indígena: um tacape “que teria pertencido a Mar-
tim Afonso de Tibiriçá, conhecido como o chefe dos índios guaiana-
ses que colaborou com os portugueses na fundação de São Paulo” 
(Oliveira, 2012, p. 183). 

Figura 2. Tacape de madeira e palha, instrumento de caça e defesa do 
século XVI. Fonte: MHN/Divulgação, 2023; foto de Jaime Acioli.

Até ser doado ao museu, o objeto fez parte de coleções parti-
culares de figuras do Segundo Reinado. Estudos posteriores, como 
o de Rafael Zamorano Bezerra (Bezerra, 2010 apud Oliveira, 2012), 
levantaram alguns questionamentos quanto à sua autenticidade, 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

já que há, na documentação do tacape, uma lacuna de 300 anos 
relativa à sua trajetória. No entanto, Oliveira argumenta que sua 
aquisição se fundamenta não no fato de pertencer a um indígena, 
mas sim no de reafirmar o valor histórico dos grandes feitos passa-
dos – no caso, a fundação de São Paulo.

Outras doações de objetos indígenas que ocorreram nas déca-
das seguintes, segundo a pesquisa de Oliveira, também mantive-
ram essa importância secundária em relação ao material que real-
mente era exposto ao público e valorizado nesta época. Em 1960, 
por exemplo, Deodonio de Oliveira doou ao MHN uma peneira feita 
por índios do Rio Negro. No entanto, no processo de aquisição da 
peça,11 consta uma carta de agradecimento do então diretor Josué 
Montello afirmando que o objeto seria útil nas aulas de etnografia 
do Curso de Museus, lecionado, à época, no MHN. Isso dava a enten-
der que o objeto não seria incorporado ao acervo museológico per-
manente naquele momento. 

Já em 1977, Oliveira identifica a doação de uma escultura de 
Nossa Senhora, esculpida em madeira por indígenas da antiga região 
missionária de São Borja, no Rio Grande do Sul. Junto ao objeto, doado 
pelo general Nelson Boiteux, havia uma carta de sua nora, Maria Lúcia 
Vinha Boiteux, em que ela supunha que a peça dataria de 1740, mas 
que essa informação necessitaria de uma pesquisa comprobatória 
já que ela duvidava da procedência do objeto. Na visão de Boiteux, 
era pouco provável que “arte tão delicada e difícil [viesse] a ser exe-
cutada por elementos incultos e místicos”.12 Como resolução, a peça 
acabou por ser incorporada como um exemplar de arte sacra cristã, 
reafirmando, mais uma vez, a desvalorização das culturas e práticas 
religiosas dos indígenas nesse período histórico do MHN. 

Além disso, uma exposição de objetos indígenas13 também 
teve espaço no museu carioca, durante a Semana do Índio em 1948, 

11   Informação da peça: BRASIL. Museu Histórico Nacional, Departamento de Acervo, Divisão 
de Controle do Patrimônio. Proc. 16/60. Apud OLIVEIRA, Mayara Manhães, 2012.

12   Informação da peça: BRASIL. Museu Histórico Nacional, Departamento de Acervo, Divisão 
de Controle do Patrimônio. Proc. 1171/77. Apud Oliveira (2012).

13   Cf. Arquivo Institucional do Museu Histórico Nacional. Relatório de atividades do período 
de 1947-1950 (apud Oliveira, 2012).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

a pedido do general Cândido Mariano da Silva Rondon, então presi-
dente do Conselho Nacional de Proteção aos Índios.14 Ainda há pou-
cas pesquisas a respeito das particularidades e intenções museo-
gráficas desse evento, mas acredita-se que boa parte das peças 
expostas foi emprestada pelo Museu Nacional, e a exposição esta-
ria vinculada à tentativa de popularizar o Dia do Índio, recém-insti-
tuído em 1943 por Getúlio Vargas. 

Conforme demonstram os exemplos anteriores, a importância 
dada a objetos da cultura dos povos originários era praticamente 
ínfima nessas sete primeiras décadas de funcionamento do museu. 
No entanto, esse cenário passaria por mudanças nos anos que esta-
vam por vir. Um segundo momento da política de aquisições do MHN, 
abordado por Ferreira (2014), corresponde a um novo modelo que vinha 
se delineando desde os anos 1980, mas que efetivamente ganhou apli-
cabilidade a partir de 1992, com a formalização do documento da polí-
tica de aquisição.15 Um diagnóstico elaborado em 1984 pela Comissão 
do Programa Nacional de Museus (PNM), do Ministério da Educação e 
Cultura, apontava uma necessidade de reorientação. Segundo o docu-
mento, o museu deveria voltar sua atenção à prestação de serviço à 
sociedade, preferencialmente através de uma exposição de longa 
duração que demonstrasse um novo direcionamento institucional e 
conceitual. Vários profissionais envolvidos nesse processo de revita-
lização do MHN eram partidários de preceitos da nova museologia.16 
Como resultado mais imediato, foram realizadas algumas exposições 
de curta duração que abordavam novas temáticas, como a partici-
pação indígena na formação histórica do Brasil, caso da mostra “Os 
donos da terra: o índio artista-artesão”, de 1986.

14   Segundo Oliveira (2012, p. 187), essa divisão tinha a tarefa de integrar os indígenas à 
sociedade brasileira através de métodos “civilizatórios”, transformando-os em trabalhadores 
rurais, permitindo a interiorização e a guarda das fronteiras nacionais, porém sem considerar 
as particularidades culturais de cada grupo.

15   Importante salientar que esse período de transformações na política de aquisição está 
inserido no contexto pós redemocratização, em que grupos minoritários e até então excluídos 
da narrativa da história nacional passaram a alçar lugares de participação, com outras tipolo-
gias a serem incorporadas nos museus, além de uma produção exclusiva da elite dominante 
(Ferreira, 2014, p. 24).

16   Perspectiva museológica que ganhou força a partir da década de 1970, a nova museologia 
é marcada pela defesa do compromisso social do museu, inserindo-o no contexto das comu-
nidades do território que o cerca.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Foi também em meados dos anos 1980 que a primeira cole-
ção etnológica significativa de origem indígena chegou ao MHN. O 
indigenista Luiz Felipe de Figueiredo, o Cipré (Tsiipré, seu nome em 
idioma xavante), doou uma coleção composta de mais de trezentos 
objetos, procedentes de mais de quarenta nações indígenas. Entre 
os itens, havia adornos, instrumentos musicais, de trabalho, de 
defesa, peças de indumentária e estatuetas que, posteriormente, 
se agrupariam na exposição “Os donos da terra: o índio artista-ar-
tesão”. Cipré via no MHN um espaço de memória que também deve-
ria se ocupar da salvaguarda e da valorização da cultura indígena. 
É assim que, em seu termo de doação, requisitava o seguinte: “Os 
bens [...] formam uma coleção que não deverá ser desmembrada. 
Havendo impossibilidade de ser exposta integralmente pelo menos 
parte da mesma deverá constar do circuito de exposição perma-
nente, representando o índio no contexto histórico nacional”.17 

Apesar de não ser a primeira exibição com objetos indígenas 
ocorrida no MHN, a mostra de 1986, com os objetos doados por 
Cipré, trouxe um novo tratamento dado aos povos originários e uma 
reflexão mais ampla sobre sua participação na história nacional. 
Solange de Sampaio Godoy, então diretora geral do MHN, destacava 
na introdução do catálogo desta exposição que expor esses objetos 
era um compromisso do museu com a sociedade brasileira no sen-
tido de “tratar temas polêmicos que reflitam realidades globais ou 
parciais – como é o caso das minorias indígenas – trazendo ao pano-
rama cultural reflexões e contribuições”. A curadoria dessa mostra, 
realizada pela museóloga Marília Duarte Nunes, que não integrava 
a equipe fixa do museu, vai além na interpretação do valor histó-
rico desse tipo de ação. Nunes afirma que “o processo de formação 
histórica do Brasil”, para consolidar a posição do museu no cenário 
cultural como museu de história – especialmente de história nacio-
nal –, não poderia prescindir do enfoque indígena, elemento fun-
damental da formação étnica do povo brasileiro (Museu Histórico 
Nacional, 1986). 

17   Cf. Departamento de Acervo, Divisão de Controle do Patrimônio do Museu Histórico 
Nacional. Proc. 346/1985 (apud Oliveira, 2012).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figuras 3 e 4. Capa do catálogo de 1986 e foto de alguns objetos expos-
tos: chocalho globular (tribo Karajá, GO); chocalho globular (tribo Kanela, 

MA); e flauta-dupla (tribo Xavante, MT). Fonte: Catálogo da exposição Os donos 
da terra: o índio artista-artesão. Museu Histórico Nacional, 1986.

Ainda que a importância social e histórica dos indígenas esti-
vesse brevemente citada em alguns textos introdutórios de seu 
catálogo, a exposição de 1986 procurou evidenciar com mais afinco 
o conhecimento tecnológico dos índios brasileiros a partir de ferra-
mentas e utensílios fabricados com a matéria-prima disponível no 
território de cada grupo (Oliveira, 2012, p. 190). Mesmo que, em um 
contexto museológico, esses objetos ganhassem contornos artís-
ticos, ficava evidente que a função de cada item era fator prioritá-
rio para esses povos, já que – como destaca a antropóloga da USP, 
Cláudia Menezes, que também contribuiu com textos explicativos 
no catálogo da exposição – “nas sociedades indígenas, a arte não é 
um fenômeno de consumo, dissociado da funcionalidade” (Museu 
Histórico Nacional, 1986). Talvez por isso, os objetos de Os donos da 
terra: o índio artista-artesão foram divididos nesses três módulos: 
“Técnicas de aquisição” (instrumentos de caça, pesca e produção 
de fogo); “Técnicas de consumação” (acervo ligado à tecnologia do 
plantio e preparo culinário da mandioca, construção de habitações, 
instrumentos musicais e adornos); e “Técnicas de manufatura” 
(com itens elaborados por fiação, trançados e a cerâmica).

Como se nota, ainda que configurasse uma grande mudança 
curatorial ter essa exposição inserida no calendário de um museu 
nacional, os povos originários permaneciam relegados a uma inter-
pretação rasa de sua cultura e de seu papel como agentes sociais. 
Oliveira destaca que, nessa mostra de 1986, por exemplo, o discurso 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

museológico estava mais voltado para os objetos, suas funções no 
cotidiano e as matérias-primas com as quais eram confecciona-
dos, e menos para os grupos indígenas que os utilizavam (Oliveira, 
2012, p. 191). A pesquisadora aponta também que tratamento seme-
lhante ocorreu depois que essa exposição temporária com a cole-
ção Cipré foi encerrada. O MHN vivia um momento de revitalização 
institucional, que envolvia esforços para a elaboração de uma nova 
exposição permanente na instituição. Porém, dos módulos previs-
tos na proposta conceitual dessa remodelação,18 apenas na divisão 
Expansão e defesa aparecia uma referência aos indígenas, descritos 
como “hostis” e “bélicos” em relação às pretensões dos coloniza-
dores no século XVI. Oliveira ressalta que a perspectiva de tratar os 
nativos como subjugados na história nacional também prosseguiu 
em outras exibições planejadas a partir desse período.

Uma representação mais substanciosa sobre a participação 
dos povos originários no MHN – e, consequentemente, na história 
nacional ali retratada – só passa a ter lugar de destaque a partir de 
2006 (no contexto de um novo projeto de modernização do museu, 
iniciado em 2003), com a abertura ao público do módulo Oreretama. 
A nova mostra, cujo nome significa “nossa casa” em tupi, foi a pri-
meira exposição de longa duração do Museu Histórico Nacional a 
se dedicar exclusivamente ao tema indígena (Bezerra, 2010, p. 168).

A sala Oreretama: da “casa da saudade” à “nossa 
morada”? 

Oreretama foi o nome escolhido em 2006 para batizar a nova 
seção que dava início à exposição permanente do MHN. No entanto, 
a palavra já havia aparecido anteriormente em uma exposição tem-
porária sediada no museu em 1997. Como consta no 29º volume dos 
Anais do Museu Histórico Nacional (apresentação por Vera Lúcia Bot-

18   Em sua concepção inicial, a revitalização expográfica do MHN, ocorrida a partir dos anos 
de 1980, – e a consequente reestruturação da exposição de longa duração – tinha a pretensão 
de constituir um circuito modular dividido em cinco eixos temáticos: Expansão e defesa; O 
Brasil no sistema colonial; Sociedade: trabalho, produção, cultura e lazer; Dinâmica do poder; 
Meios de transporte (Godoy; Lacerda, 2002, p. 176-177).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

trel Tostes, diretora na época), a mostra foi inaugurada como parte 
das comemorações dos 75 anos da instituição, e ocorreu entre abril 
e julho daquele ano no contexto das comemorações do dia do “Des-
cobrimento do Brasil”. Segundo o catálogo dessa exposição – e que 
usaremos como base para as análises a seguir – a mostra foi con-
cebida em dois módulos, o “Mundo do homem pré-histórico brasi-
leiro” e os “Tupis da costa”; e seu texto de apresentação19 dizia: 

Quando a esquadra de Pedro Álvares Cabral aportou no litoral brasileiro, a 

curiosidade mútua marcou o encontro entre os integrantes da armada e os 

habitantes da “Terra de Vera Cruz”, logo denominados índios e que viviam 

aqui um cotidiano repleto de ritos e lendas, hierarquias e artes, produção 

e trabalho. Passados quase cinco séculos daquele primeiro contato, [...] a 

exposição “Oreretama – a Terra do Índio” [...] mostra parte dos estudos que 

vêm sendo realizados e que buscam revelar como os habitantes da terra 

entendiam o mundo à sua volta e como vivenciaram as mudanças resul-

tantes da convivência com os europeus. 

Como se nota nessa introdução, ainda que tenha se ampliado 
o interesse na abordagem dos povos originários em relação às mos-
tras anteriores, que focavam apenas em suas tradições artesanais e 
técnicas, a perspectiva escolhida nessa exposição ainda usa como 
ponto de partida para o estudo da alteridade e o marco inicial da 
narrativa, o suposto momento da “Descoberta” do litoral brasileiro 
pela esquadra portuguesa. 

O catálogo traz, a partir da sua página 9, um estudo dos povos 
denominados “Tupis da costa”, os indígenas que se estendiam por 
grandes faixas de território no século XVI. Nas páginas seguintes, 
textos tratam de particularidades desses primeiros habitantes, 
como suas moradas, relações familiares, alimentação, organização 
social, religião e ritos – com destaque à antropofagia, que ganha 
a página 23 para sua descrição, por se tratar de uma “prática cor-
rente” e “um acontecimento central da vida social dos Tupinam-
bás”, que recorriam a esse ritual não como “alimento, e sim para 

19   O texto introdutório do catálogo não aparece assinado, mas, segundo sua ficha técnica, a 
exposição teve coordenação técnica de Heleny Pires de Castro e museografia de Luís Carlos 
Antonelli Lacerda; o museu era dirigido por Vera Lúcia Bottrel Tostes (Museu Histórico Nacio-
nal, 1997, p. 1-2).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

assimilar as qualidades do inimigo e vingar seus parentes mortos”, 
configurando uma cerimônia de passagem “para os jovens adquiri-
rem o status de adultos”.

Percebe-se também, na leitura do folheto, que esses temas 
eram tratados de maneira generalista, considerando que todas as 
etnias sob a alcunha de “Tupis da costa” possuíam as mesmas tra-
dições e as mesmas formas de interagir entre si, e com o invasor 
estrangeiro. Para a ilustração dos costumes desses povos originá-
rios são utilizados, em sua maioria, textos, descrições e desenhos 
provenientes de cronistas, filósofos, cartógrafos e literatos euro-
peus, colaborando ainda mais para uma visão superficial e cheia 
de estereótipos em relação aos indígenas – ainda que se trate de 
uma exposição que, como dissemos, acontece em 1997. Um exem-
plo disso é uma citação do poeta francês Pierre de Ronsard, datada 
de 1560, na página 11, que descreve o lugar, então descoberto, como 
“América, onde povo desconhecido / vagueia inocente, bravio e des-
pido, de roupas e também de malícia, / sem conhecer os nomes de 
virtude ou vício, / de Rei ou Senado; que vive por inteiro /saciando 
a fome do desejo primeiro”. 

Figuras 5, 6 e 7. Em ordem, estão a capa, o índice e a contracapa do catá-
logo da exposição temporária Oreretama – terra de índio, que ocorreu entre 

os meses de abril e junho de 1997 no MHN. Fonte: Catálogo da exposição 
Oreretama – a terra do índio, MHN, 1997.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figuras 8, 9, 10 e 11. Ilustrações e legendas que compõem o catálogo da 
exposição Oreretama – a terra do índio (1997), com gravuras e pinturas feitas 

por europeus nos séculos XVI e XVII. Fonte: Catálogo da exposição 
Oreretama – a terra do índio, MHN, 1997.

Apesar dessas ponderações a respeito dos recursos textuais 
e imagéticos que serviram de base para a expografia dessa mos-
tra de 1997, também é possível notar alguns avanços no campo da 
pesquisa museal sobre os povos originários, se comparado com a 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

maneira como o indígena era abordado nas exposições do museu 
até então. Há, por exemplo, nas páginas iniciais do folheto explica-
tivo, a menção de estudos relativos ao sítio arqueológico da Toca 
da Esperança, no Estado da Bahia, e também a apresentação ao 
público de conceitos como “arte rupestre” e “arqueoastronomia” – 
inserindo, de certa maneira, os povos originários do Brasil no que 
eles nomearam de “mundo do homem pré-histórico”.20 A inclusão 
desses temas seria um passo importante para um museu que tinha 
como costume não dar muita atenção aos estudos da Arqueologia 
Brasileira e a tratar os povos originários como coadjuvantes, exoti-
zados e invisibilizados na formação histórica do país (Bittencourt, 
2006, p. 255). 

Outro ponto interessante é a relação estabelecida dentro da 
mostra entre o contato com os europeus e as subsequentes dizi-
mações indígenas. Na página 25, há um breve panorama atuali-
zado sobre a situação dos tupis-guaranis que, segundo apontam 
as informações encontradas no folheto, vivem em condições de 
“marginalidade e deculturação”, sendo considerados “sobreviven-
tes”. O catálogo também inclui trechos com tom mais contestador, 
que evidenciam as dificuldades enfrentadas pelos povos indígenas 
– uma realidade que persiste até hoje. Um exemplo é o texto que 
abre a seção dedicada aos “Tupis da costa”, na página 9, que traz 
uma citação das Novas cartas chilenas,21 que parodia a famosa carta 
de Pedro Vaz de Caminha, ao descrever os indígenas: “São bons de 
porte e finos de feição, e logo sabem o que se lhes ensina, mas têm 
o grave defeito de ser livres”. Já no poema do escritor brasileiro Car-
los Drummond de Andrade endereçado ao indigenista Noel Nutels, 
em 1974 – e que aparece na página 26 do catálogo –, há questiona-

20   Reproduzimos aqui o intertítulo utilizado no catálogo da exposição de 1997. Vale notar a 
opção pelo termo “pré-histórico”, deixando-se subentendido que essas populações viveram 
em um período anterior ao estabelecimento da escrita; segue-se, portanto, uma cronologia 
pautada na lógica europeia, hierarquizada, atribuindo importância primordial da “sua” história 
em relação às demais. 

21   Novas cartas chilenas (1954) é um livro do poeta José Paulo Paes, que reconstitui critica-
mente alguns episódios da História do Brasil. O título do livro também faz referência direta 
com as Cartas Chilenas (1789), de Tomás Antônio Gonzaga, em que o poeta árcade, através 
de poemas-cartas, critica a realidade social e política de Vila Rica no período anterior à Incon-
fidência Mineira.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

mentos acompanhados de uma fotografia, da década de 1940, das 
índias da etnia Camaiurá, habitantes da região do Xingu.

Figura 12. Reprodução de uma das páginas do catálogo da exposição 
Oreretama – a terra do índio, que problematiza as mazelas pelas quais 

passam os indígenas brasileiros. Fonte: Catálogo da exposição 
Oreretama – a terra do índio, MHN, 1997.

Após essa mostra temporária em 1997, a palavra “Oreretama” 
voltou a figurar nos corredores do MHN, mas agora como título da 
nova exposição de longa duração em 2006, dentro do contexto de 
um projeto de modernização do museu, iniciado em 2003. É a pri-
meira vez, na história do MHN, que um espaço na mostra perma-
nente se propõe a tratar da história brasileira, no que tange aos 
costumes, culturas, ritos e saberes dos povos originários. Boa parte 
do acervo exposto aqui era tributária da coleção do indigenista Luiz 
Felipe de Figueiredo, o Cipré, que, como já mencionamos, foi doada 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

em meados da década de 1980 e era composta de mais de 300 obje-
tos, procedentes de mais de 40 povos indígenas. 

Até o mês de entrega deste artigo (junho de 2025), ainda era 
possível conferir na plataforma Google Arts & Culture22 como era a 
configuração das salas de Oreretama antes do seu fechamento para 
reforma em 2022. O texto de parede, localizado ao lado do título 
dessa exposição, reforçava a ponderação sobre como a terra – em 
que hoje se localiza o Brasil – já era habitada há séculos antes da 
colonização portuguesa.

Quando, na passagem do século XV para o XVI, os europeus entraram em 

contato pela primeira vez com os habitantes do Novo Mundo, as popula-

ções indígenas já estavam por aqui há pelo menos 500 séculos. Ao longo de 

tão vasto tempo, essas populações foram se adaptando ao meio ambiente 

e construíram suas moradas, seus utensílios, seus mitos e saberes, sua 

cultura. A palavra Oreretama significa “nossa terra, nossa morada”, em tupi, 

tronco linguístico ao qual pertence um grande grupo de indígenas, descen-

dentes dos primeiros habitantes desse imenso território tropical.

Em termos de localização espacial dentro das dependências 
do Museu Histórico Nacional, as duas salas da exposição Oreretama 
ficavam distribuídas no segundo andar do edifício principal. Após 
passar a recepção e subir as escadas rolantes, o visitante adentrava 
a galeria Jenny Dreyfus,23 para acessar o primeiro espaço expositivo, 
ligado à arqueologia brasileira. Uma antessala dava as boas-vin-
das aos visitantes com uma ambientação que reproduzia a caverna 
do Parque Nacional da Serra da Capivara, no Piauí, com desenhos 
rupestres representando alguns animais e seres humanos.

22   A plataforma Google Arts & Culture possui uma página dedicada ao Museu Histórico Nacio-
nal (RJ). Nela é possível conferir detalhes das exposições e realizar uma visita virtual pelas salas 
do circuito permanente – entre elas, estão os espaços expositivos da mostra Oreretama, antes 
de ser fechada para remodelação em 2022. Algumas imagens inseridas nesse artigo foram obti-
das por meio de capturas de tela dessa plataforma. Itinerário completo disponível em: https://
artsandculture.google.com/story/OgVRTFHlC771Iw?hl=pt-BR. Acesso em: 20 set. 2024.

23   A galeria Jenny Dreyfus é a primeira sala do circuito expositivo do MHN. Os painéis que 
decoram o teto trazem figuras alusivas ao Direito Romano e aos conjuntos de ordenações 
jurídicas que vigoraram no Brasil desde a chegada dos portugueses até a primeira legisla-
ção nacional. Disponível em: https://artsandculture.google.com/asset/galeria-jenny-dreyfus/
lAHay0BrBx5xUQ. Acesso em: 20 set. 2024.

https://artsandculture.google.com/story/OgVRTFHlC771Iw?hl=pt-BR
https://artsandculture.google.com/story/OgVRTFHlC771Iw?hl=pt-BR
https://artsandculture.google.com/asset/galeria-jenny-dreyfus/lAHay0BrBx5xUQ
https://artsandculture.google.com/asset/galeria-jenny-dreyfus/lAHay0BrBx5xUQ


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figura 13. Reprodução das paredes de uma “caverna” do Parque Nacional 
da Serra da Capivara (PI), local em que foram encontradas pinturas rupestres. 

Fonte: Acervo MHN; foto de Ricardo Bhering, 2013.

Seguindo adiante, havia uma sala mais ampla dedicada 
à arqueologia brasileira. Nela, painéis com mapas destacavam 
regiões do país conhecidas por preservar vestígios de antigas 
sociedades. Diversos expositores exibiam fragmentos de objetos 
feitos de pedra, chifre ou cerâmica – itens usados no cotidiano, em 
rituais sagrados ou como adornos pelos habitantes da época. Além 
disso, esse espaço também explicava a importância arqueológica 
dos sambaquis24 para a reconstituição da história e da ocupação 
dessas antigas populações.

24   Os sambaquis são empilhamentos de materiais orgânicos, constituídos, em sua maioria, 
por conchas de moluscos e carapaças de crustáceos. São restos materiais formados, ao longo 
de vários séculos, por povos que habitaram esses territórios. No litoral de Santa Catarina, por 
exemplo, alguns chegam a 30 metros de altura, sugerindo que os povos dessa região eram 
sedentários. Informações obtidas dos painéis da exposição Oreretama, MHN, 2006.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figura 14. Restante da primeira sala da exposição Oreretama, com pai-
néis informativos e expositores que trazem resquícios materiais dos primeiros 

habitantes do nosso território. Ao fundo, uma linha do tempo traça um para-
lelo entre as arqueologias brasileira e mundial. Fonte: Acervo MHN; 

foto de Ricardo Bhering, 2013.

Em outra parede desta sala um painel traçava uma linha do 
tempo em que, em paralelo, a cronologia arqueológica brasileira 
caminhava juntamente às descobertas da arqueologia mundial. É 
interessante notar o início e o fim desse percurso. O painel come-
çava com a data de “60 mil anos atrás”, em que era estabelecido 
o marco proposto pela arqueóloga Niède Guidon para o início da 
ocupação do território que viria a ser o Brasil, baseado em estu-
dos realizados no Piauí. Contemporaneamente, nota-se que, em 
nível mundial, havia a indicação da chegada do homem à Austrália, 
região que possui as datações mais antigas de ocupação humana 
após a África e Oriente Médio. Já no final do painel, a última crono-
logia brasileira indicada referia-se ao período de “500 anos atrás” 
que, na legenda, aparecia descrito como o momento da “descoberta 
do Brasil pelos portugueses e o início do declínio dos povos indíge-
nas”. Acompanhando o texto, havia uma figura com a reprodução 
da carta de Pero Vaz de Caminha sobre o “Descobrimento”. Chama-
mos a atenção para isso, porque abordaremos uma mudança de 
tratamento dessa narrativa após a remodelação da sala, ocorrida 
entre 2022 e 2023.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figuras 15 e 16 (em detalhe). Reprodução de parte do painel cronológico, 
presente na exposição Oreretama. Na primeira figura, temos o início da linha 
do tempo – que conjugava a trajetória da arqueologia brasileira à mundial. Na 

outra figura, era retratado o final dessa cronologia, com destaque para os termos 
utilizados para designar a chegada dos portugueses ao território que atualmente 
é ocupado pelo Brasil. Fonte: MHN. Foto: reprodução de trechos da visita virtual da 

exposição Oreretama na plataforma Google Arts & Culture.

Percorrida a parte que tratava da arqueologia brasileira, aden-
trava-se em um ambiente todo pintado de verde, ao que tudo indica 
com o objetivo de nos remeter à sensação de estarmos em uma 
floresta. Esse era o espaço expositivo reservado às culturas indíge-
nas e aos povos originários do Brasil. O visitante era recepcionado 
com um painel luminoso com um mosaico de fotos retratando indí-
genas de diferentes etnias e idades. Não havia nenhuma legenda 
explicativa identificando cada retrato, assim como não havia indi-
cativo de que, entre as imagens, estava um desenho do século XVI 
(Rei Quoniambec, gravura da Cosmologia universal, do explorador fran-
cês André Thevet), que destoava do conjunto de retratos “reais”. 
Além disso, logo na entrada, também havia o quadro Descobrimento 
da América, do pintor alemão do século XIX, Johann Moritz Rugen-
das. Percebe-se que, na imagem, a figura do conquistador europeu 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

tem mais protagonismo do que a massa de indivíduos indígenas 
localizados à esquerda da pintura. Para fechar os elementos ini-
ciais da mostra, o texto de parede intitulado “O dono da terra” intro-
duzia um pouco do contexto sobre o qual a questão indígena foi 
retratada ao longo da história brasileira até então. A seguir, iremos 
reproduzir na íntegra esse documento, pois ele nos auxiliará em 
análises futuras.

Desde a chegada dos portugueses, houve a preocupação de representar os 

primeiros habitantes do Brasil. A primeira abordagem feita pelo europeu 

mostra o homem da terra como selvagem, carente de fé, cultura, civilidade 

e outros “atributos”. O homem branco viu o índio a partir de seus próprios 

códigos culturais, e o rotulou de inferior por ser diferente. Posteriormente, 

uma das representações mais conhecidas é a do índio como “o bom selva-

gem”, a visão romântica segundo a qual a carência de recursos não permi-

tia ao índio, “homem puro”, ter civilidade e inteligência dos colonizadores. 

Bastava propiciar-lhe as condições ideais e ele tornar-se-ia um “verda-

deiro” brasileiro. Segundo o olhar eurocêntrico dos que aqui chegavam, 

o índio fazia parte da história nacional, mas precisava incorporar a cul-

tura do colonizador, no caso a portuguesa, para ser considerado parte da 

nação. Essa visão não respeitava a diversidade e a cultura dos diferentes 

povos que aqui viviam, tratando a comunidade indígena como uma massa 

amorfa e genérica. Só na segunda metade do século XX intensificaram-se 

as pesquisas sobre os diferentes grupos étnicos brasileiros e sua produ-

ção cultural. Diversos pesquisadores passaram a estudar a fundo as várias 

sociedades indígenas, suas conquistas, suas perdas, suas formas de ver e 

representar o mundo. Alguns grupos que ainda existem e resistem até os 

dias atuais procuram adaptar as transformações do cotidiano à preserva-

ção de suas tradições. No entanto, a realidade do índio brasileiro é preocu-

pante. Hoje, se por um lado há um aumento populacional e o início de um 

processo educativo com a alfabetização na língua portuguesa e nativa, por 

outro, constata-se, que dos que moram em áreas urbanas, a grande maioria 

se encontra em bolsões de pobreza.

A leitura preliminar desse texto de abertura nos permite perce-
ber a tentativa da curadoria do MHN de rever alguns conceitos presen-
tes em narrativas históricas anteriores, que retratavam os indígenas 
como “bons selvagens”, “homens puros” e “carentes de fé e civili-
dade”. Novos termos como “diversidade”, “conquistas”, “resistência” 
e “cultura” entravam em cena para denotar as lutas atuais dessas 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

comunidades. Nesse novo panorama, os indígenas, que figuravam 
como personagens presos ao passado, agora existiam – e resistiam 
– também no presente, ainda que, no texto, estivessem associados a 
uma condição de vida deficitária, em “bolsões de pobreza”.

   Figuras 17 e 18. Reprodução do painel luminoso com retratos indígenas; 
e do quadro Descobrimento da América (1820-1829, pintura a óleo sobre tela, 

Acervo MHN), do pintor Johann Moritz Rugendas. Fonte: MHN; foto: reprodu-
ção da visita virtual da exposição Oreretama, na plataforma Google Arts & Culture.

No restante da sala, a expografia se dividia em painéis explicativos 
nas paredes, com textos, fotos e reproduções, e em vitrines e expositores, 
que abrigavam itens de diferentes etnias, a maioria deles provenientes 
da coleção Cipré. A mostra não seguia uma cronologia específica nem 
era linear (Bezerra, 2010, p. 168). Diversos aspectos da vida das socieda-
des indígenas eram agrupados em grandes eixos temáticos: produção 
para subsistência; artes da vida; lógica da guerra; temporalidade nas socie-
dades indígenas; rituais; antropofagia; e rituais fúnebres. Nos textos e nas 
reproduções ilustrativas também se distinguiam imagens e citações 
de viajantes europeus do século XVI, como André Thevet, Hans Staden 
e Jean de Léry. À semelhança da exposição temporária Oreretama, de 
1997, a mostra permanente inaugurada em 2006 ainda se estruturava a 
partir de uma perspectiva colonizadora na classificação e na descrição 
dos povos originários. Observa-se, contudo, nos textos expositivos, um 
esforço de distanciamento em relação às narrativas que representavam 
os indígenas como sujeitos passivos e exóticos, subordinados ao dis-
curso nacional que os empregava como símbolos alegóricos e submis-
sos diante da figura do colonizador europeu.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figura 19. A sala Oreretama – palavra que em tupi significa “a nossa 
morada” – e parte de sua expografia, com utensílios e objetos de diferentes 

etnias indígenas. Fonte: Acervo MHN; foto de Ricardo Bhering, 2013.

Além disso, por mais que os itens expostos aparecessem iden-
tificados pela etnia à qual pertenciam, seu ano de procedência e 
material utilizado para sua confecção, a escolha por agrupar as 
explicações textuais dessa sala em painéis com grandes temas, 
sem localizá-los no tempo e no espaço, resultava em uma homo-
geneização dessas populações. Transmitia-se a impressão de que 
todos os indígenas, em toda a extensão do território brasileiro, 
seriam representados pelos mesmos costumes, ritos e configura-
ções sociais. No texto de parede sobre A lógica da guerra, por exem-
plo, havia uma generalização ao se dizer que, para os povos indí-
genas, “os conflitos fazem parte da dinâmica da organização, e de 
certa forma regulam a vida social”. Também havia a afirmação de 
que “entre as práticas associadas às guerras tribais, estão o reco-
nhecimento do inimigo, o ritual antropofágico, a formação do guer-
reiro”. Na mesma sala, existia outro painel tratando exclusivamente 
da “antropofagia”. Ainda que, nesse texto de parede, houvesse um 
certo cuidado ao localizar o ritual como uma prática tupinambá e 
tarairiú, as minúcias com que o rito é descrito e a falta de locali-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

zação temporal desse costume25 ajudavam a reforçar estereótipos 
que ainda vigoram sobre as práticas culturais desses povos. 

 Figuras 20 e 21 (em detalhe). Conjunto de painéis textuais da exposição 
Oreretama (2006), descrevendo a prática da antropofagia e dos rituais fúne-

bres por alguns povos indígenas. No detalhe, duas imagens do gravurista do 
século XVI Théodore de Bry, que foram utilizadas nesses painéis para repre-
sentar a antropofagia. Fonte: MHN; foto: reprodução da visita virtual da exposi-

ção Oreretama, na plataforma Google Arts & Culture.

25   Em entrevista ao portal de Jornalismo Júnior (ECA-USP), a antropóloga e doutora pelo 
Museu de Arqueologia e Etnologia da USP, Anne Rapp, relembra que, no Brasil, uma parte das 
práticas funerárias de algumas etnias indígenas são proibidas. “Elas são aceitas em caso de 
cremação e enterramento. O canibalismo não é permitido”. Matéria publicada na íntegra em: 
https://jornalismojunior.com.br/rituais-antropofagicos-e-seu-significado-para-o-povo-tupi-
namba. Acesso em: 20 set. 2024.

https://jornalismojunior.com.br/rituais-antropofagicos-e-seu-significado-para-o-povo-tupinamba
https://jornalismojunior.com.br/rituais-antropofagicos-e-seu-significado-para-o-povo-tupinamba


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Se retomarmos o texto inicial da exposição em que se refor-
çava a importância de não entender a comunidade indígena como 
uma “massa amorfa e genérica”, percebemos que, na prática expo-
gráfica, essa tarefa não era tão simples. Um painel com a distribui-
ção dos grupos indígenas brasileiros pelo território, por exemplo, 
estava posicionado na saída de Oreretama, sem muito destaque ou 
correlação com os demais itens expostos. 

A homogeneização do aspecto temporal, ao não distinguir as 
comunidades indígenas do passado e as atuais, é outro recorte que 
chama a atenção. No artigo em que pretendem analisar os regimes 
de historicidade presentes nas exposições de longa duração do 
MHN, no ano de 2008, as pesquisadoras Aline Montenegro Maga-
lhães e Vera Lúcia Bottrel Tostes26 também fazem ponderações 
sobre as escolhas expográficas em Oreretama, e nos diálogos entre 
passado e presente que operavam ali.

Os índios do passado, representados em imagens e citações de Hans Sta-

den e Jean de Léry, dialogam com os índios dos dias atuais, que vivem de 

forma intensa a memória constituída nessa exposição. Assim, é possível 

perceber, mais uma vez, o regime presentista da historicidade na forma 

de representar os índios no Museu Histórico Nacional, pois o passado e o 

presente não são distinguidos claramente na narrativa composta no cir-

cuito expositivo, ficando a cargo do visitante o estranhamento e a percep-

ção entre as permanências e rupturas no desenvolvimento das sociedades 

indígenas brasileiras. (Magalhães; Tostes, 2008, p. 139-140)

Ainda tratando das representações metonímicas do acervo 
exposto, também chamava atenção que apenas dois objetos pos-
suíam vitrines exclusivas para seu armazenamento. Um deles era o 
“Tronco do Kuarup” (Tribo Kamayurá, 1993), utilizado em um ritual 
funerário para representar uma homenagem aos mortos ilustres e 
marcar o fim de um ciclo de luto dos parentes e das comunidades 
das aldeias. Cada indivíduo homenageado era representado por um 

26   Na época de publicação do artigo (2008), Aline Montenegro Magalhães atuava como 
Coordenadora do Centro de Referência do Museu Histórico Nacional. Já Vera Lúcia Bottrel 
Tostes era diretora do MHN e professora na Escola de Museologia da Unirio (RJ).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 29/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

tronco ornamentado (como esse exposto).27 Cabe notar que o texto 
explicativo do objeto não trazia uma referência específica sobre 
qual indivíduo foi representado por esse tronco que está em desta-
que na exposição. Não havia, portanto, uma “personificação” desse 
objeto, ele passava a representar esse povo indígena e seu respec-
tivo ritual “como um todo”. 

Já em outra vitrine exclusiva, víamos um objeto já abordado 
neste artigo: o tacape que teria pertencido a Martim Afonso de Tibi-
riçá, conhecido como o chefe dos índios guaianases que colabo-
rou com os portugueses na fundação de São Paulo. Em um artigo 
que discute o valor histórico deste tacape, o pesquisador Rafael 
Zamorano Bezerra destaca que, dentre as armas de guerra indígena 
do acervo, apenas o tacape está exposto sozinho: “Em Oreretama, 
Tibiriçá é o único personagem histórico associado a um objeto. 
Os demais objetos são apresentados apenas com informações 
gerais como nome do artefato, material, origem e ano e, por vezes 
algum esclarecimento pontual” (Bezerra, 2010, p. 168-169). Disso se 
depreende que, apesar do ineditismo de uma exposição indígena 
no circuito permanente no MHN, a opção por privilegiar os grandes 
feitos associados a grandes personagens, prática que remonta aos 
tempos de Gustavo Barroso, ainda ressoa de alguma maneira na 
Oreretama de 2006.

27   Informações sobre o ritual kuarup obtidas nos textos explicativos que acompanham o 
objeto no MHN, em 2006.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 30/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figuras 22 e 23. Duas vitrines da exposição Oreretama traziam dois obje-
tos em destaque: o tronco de kuarup (ritual da tribo Kamayurá) e o tacape que 

teria pertencido a Tibiriçá, líder do povo Tupiniquim, no século XVI. 
Fonte: MHN; foto: reprodução da visita virtual da exposição 

Oreretama, na plataforma Google Arts & Culture.

Diante desse cenário, é fundamental refletir criticamente 
sobre como o MHN – assim como outros museus – ainda sustenta, 
apesar de avanços pontuais, narrativas coloniais e eurocentradas 
que invisibilizam ou minimizam os saberes e a presença de grupos 
subalternizados, como os povos originários. “Até quando o outro 
vai falar por mim?” – o questionamento que dá título ao artigo de 
Camila Maria Silva de Moraes Santos e Débora Eduarda Silva Moura 
explora o cerne dessa questão da museologia contemporânea. Uti-
lizando uma abordagem decolonial, as autoras argumentam que 
os processos museológicos (desde a curadoria até a comunicação 
expositiva) devem ser repensados. Essa reformulação deve partir 
da participação direta dos sujeitos representados, incluindo suas 
memórias, saberes e formas de relação com os objetos: “Torna-se 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 31/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

imprescindível que as instituições museais com compromisso 
social para garantir uma representatividade plural, assegurado pela 
presença não-exotizada do ‘outro’, estejam alinhadas e conectadas 
de maneira igualitária em conjunto com a população em todas as 
etapas do processo museológico” (Santos; Moura, 2023, p. 7).

Nas últimas décadas, vêm surgindo iniciativas que apontam 
caminhos possíveis para uma museologia decolonial. A partir de 
1985, um grupo formado pelo povo Tikuna iniciou um projeto para 
viabilizar seu próprio museu, com o objetivo não só de preserva-
ção de sua cultura, mas também para o respaldo em sua luta por 
demarcação de terras. Assim, em 1991, foi fundado o Museu Magüta, 
em Benjamin Constant (AM), dando início a uma série de outros 
museus comunitários que surgiriam nos anos seguintes, como o 
Museu Indígena Kanindé, em Aratuba (CE) e o Museu Indígena da 
Aldeia Pataxó, em Santa Cruz Cabrália (BA). Outro exemplo recente, 
nesse sentido, é o Museu das Culturas Indígenas, inaugurado 2022 
em São Paulo, estabelecido e conduzido por indígenas.

No decorrer de 2023 e 2024, instituições museológicas de grande 
alcance também se dedicaram a incorporar novas abordagens em 
suas programações. Foi o caso da exposição temporária do Museu 
da Língua Portuguesa (SP), Nhe’porã: memória e transformação,28 que 
propunha uma imersão pelas dezenas de famílias linguísticas às 
quais pertencem as línguas faladas hoje pelos povos indígenas no 
Brasil. A mostra contou com a curadoria da artista indígena Daiara 
Tukano e com a participação de cerca de 50 profissionais indígenas – 
entre cineastas, pesquisadores, educadores, influenciadores digitais 
e artistas visuais. A expografia procurou considerar as línguas indí-
genas nos painéis e legendas explicativas: além dos textos escritos 
em português, havia versões dos conteúdos traduzidos em idiomas 
como kaingang, tukuna, tupi-guarani, yaathe, mbya, entre outras. Já o 
MASP (Museu de Arte de São Paulo Assis Chateaubriand, SP) realizou 
exposições temporárias com o tema Histórias indígenas, que contou 
com curadores indígenas convidados. 

28   No site da mostra é possível fazer uma visita virtual gratuita à exposição Nhe’ porã: memó-
ria e transformação e acessar alguns materiais multimídias. Disponível em: https://nheepora.
mlp.org.br. Acesso em: 23 jun. 2025.

https://nheepora.mlp.org.br
https://nheepora.mlp.org.br


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 32/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Por fim, é importante enfatizar que, ainda que existam aspec-
tos que, à luz das novas discussões e práticas museológicas con-
temporâneas, precisariam ser aperfeiçoados, a exposição Orere-
tama, inaugurada em 2006, trouxe uma guinada do ponto de vista 
da representação indígena no Museu Histórico Nacional. Em uma 
live educacional do museu,29 ocorrida durante a pandemia em 2021, 
o cientista social e integrante do Núcleo de Pesquisa do MHN, André 
Amud Botelho, recorda que as transformações nos museus são pro-
cessos reflexivos e lentos e que, muitas vezes, precisam se ade-
quar às logicas dos recursos, às possibilidades de intervenção e 
aos sabores das disputas políticas dos seus tempos. Para ele, Ore-
retama é também resultado de um contexto democrático e institu-
cional favoráveis, pois a Política Nacional de Museus e o Estatuto 
de Museus30 estavam em processo de formulação na época de inau-
guração da exposição.

Na mesma live, transmitida no Youtube do MHN, Botelho já 
adiantava que uma reformulação da sala Oreretama estava nos pla-
nos futuros. Aproveitando a ocasião dos 100 anos do museu e o marco 
dos 200 anos da Independência do Brasil, ele afirmava que o MHN se 
encontrava “em um processo rico de se abrir e escutar os segmentos 
sociais que não eram representados no museu”. Em maio daquele 
ano (2021) já havia sido realizada uma roda de conversa com repre-
sentantes dos povos indígenas, especialistas e interessados,31 com a 
intenção de aproveitar contribuições advindas desses diálogos para 

29   Durante a pandemia, o MHN realizou encontros online com visitas guiadas virtuais a algu-
mas exposições. Em um deles, chamado “O Bonde da História”, foi feito um percurso virtual 
na exposição Oreretama, conduzido pelo educador Diogo Tubbs com participação do pes-
quisador André Amud Botelho. Disponível em: https://www.youtube.com/live/_1i5IrStsRA?-
si=bLsirO_ZcKaRx1ot. Acesso em: 22 set. 2024.

30   Lançada em 2003, a Política Nacional de Museus (PNM) estabelece diretrizes para a valo-
rização, preservação e democratização do patrimônio cultural brasileiro, com ênfase na diver-
sidade social, étnica e cultural. A política promove o fortalecimento e a criação de institui-
ções museológicas voltadas à representação plural das memórias constitutivas da sociedade. 
Em consonância com esses princípios, foi sancionado, em 2009, o Estatuto de Museus, que 
define normas para a organização, gestão e funcionamento dessas instituições.

31   Esse encontro, que fez parte do projeto “Rodas de conversa”, aconteceu de maneira 
on-line no dia 12 de maio de 2021, entre a equipe do museu e representantes e lideranças 
indígenas. Alguns dos pontos abordados nesse diálogo foram levados em conta para a refor-
mulação do módulo indígena da exposição permanente, que trataremos com mais detalhes 
no tópico Îandé – aqui estávamos, aqui estamos.

https://www.youtube.com/live/_1i5IrStsRA?si=bLsirO_ZcKaRx1ot
https://www.youtube.com/live/_1i5IrStsRA?si=bLsirO_ZcKaRx1ot


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 33/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

não apenas reformular a exposição Oreretama, mas também (re)visi-
tar o acervo já existente com um outro olhar. 

No vídeo, André Amud Botelho e o educador Diogo Tubbs res-
saltam a importância de ampliar as reflexões sobre os povos origi-
nários para além da exposição abordada, buscando integrá-las ao 
circuito permanente do museu, que ainda apresenta lacunas nesse 
aspecto. Como estratégias para essa transformação, destacam a 
escuta ativa da sociedade, o desenvolvimento de práticas de cura-
doria colaborativa, e a criação de grupos de trabalho com funções 
específicas para promover avanços institucionais. 

Para implementar essa remodelação, a antessala e as duas 
salas do módulo Oreretama foram fechadas ao público em maio de 
2022. No tópico a seguir traremos os resultados desses trabalhos, 
que culminaram na reabertura da exposição em 2023, agora com 
um novo nome: Îandé – aqui estávamos, aqui estamos.

Îandé: aqui estávamos, aqui estamos

Após meses fechado ao público, o módulo indígena no MHN 
reabriu suas portas em fevereiro de 2023. A configuração de salas 
– anteriormente ocupadas pela expografia de Oreretama – foi man-
tida, mas seu conteúdo passou por uma grande reformulação.32 
Quem atravessa a galeria Jenny Dreyfus, para acessar o primeiro 
espaço do circuito permanente do museu agora se depara com a 
frase: Îandé – aqui estávamos, aqui estamos. A reflexão sobre o que 
esse espaço renovado pretende representar aparece logo no pri-
meiro texto de parede.

32   Além da equipe curatorial e de produção do MHN, a exposição Îandé – aqui estávamos, 
aqui estamos contou com a colaboração de curadores externos, alguns deles artistas, pesqui-
sadores, museólogos ou líderes de comunidades indígenas. Eles foram divididos em dois eixos 
de participação: uma parte contribuiu com o núcleo “aqui estávamos” e, a outra, com o núcleo 
“aqui estamos”. A exposição também listou mais de 80 nomes de participantes, entidades, 
museus, núcleos de pesquisa e outras instituições que contribuíram com a remodelação do 
módulo expográfico através da colaboração com acervos, pesquisas, revisão bibliográfica e/
ou rodas de conversa.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 34/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

As comemorações do centenário do Museu Histórico Nacional afirmaram 

um compromisso institucional com a escuta, a diversidade e o protago-

nismo de novas histórias que foram inviabilizadas ao longo da constru-

ção de uma “história oficial”. A reflexão crítica sobre o discurso do Museu 

vem gerando uma revisão conceitual de novas perspectivas, pluralizando e 

diversificando narrativas, publicações e exposições. Îandé convida à refle-

xão sobre a nossa própria história sem deixar de lembrar que, a todo tempo, 

muitas outras estão sendo escritas. Somos um conjunto de experiências 

diversas que percorre tempos e espaços, conectados por uma teia, muitas 

vezes invisível, que liga ideias e sentimentos e gera conceitos e tradições. 

Somos os cantos, os ritos, os lugares e os saberes. Somos a soma de todas 

as diversidades e nunca deixamos nem nunca deixaremos de ser. Îandé, 

aqui estávamos, aqui estamos.

Esse texto de abertura aparece assinado pela “Equipe do Museu 
Histórico Nacional”, como se configurasse um editorial ou mesmo 
um compromisso firmado com uma sociedade em que todos fazem 
parte (aliás, Îandé, em tupi, significa “nós e vocês”). 

Figura 24. Painel localizado na entrada da nova exposição do módulo 
indígena do MHN, Îandé – aqui estávamos, aqui estamos, inaugurado em feve-

reiro de 2023. Fonte: MHN; foto de Carolina Baliviera, 2023.

Ao longo da exposição vemos que outros textos de parede também 
aparecem assinados por pesquisadores, artistas e ativistas indígenas, 
como Suzenalson Kanindé, Davi Kopenawa, Antonia Kanindé e Raoni 
Metuktire. Essa talvez seja uma tentativa de (re)escrever o discurso 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 35/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

museal sob novas perspectivas e novos personagens que não apareciam 
anteriormente. Em uma das “rodas de conversa” da equipe do MHN com 
lideranças indígenas, realizada em maio de 2021, um dos participantes, 
Oiti Pataxó, ressaltou a importância de se “dar voz” às narrativas dos 
indígenas, que, segundo ele, costumam ser silenciadas nos museus, 
uma vez que a constituição dos acervos relacionados aos povos originá-
rios e mesmo sua organização foram feitas por colonizadores. Ele tam-
bém insiste que os textos nas exposições indígenas deveriam relatar os 
processos históricos e os usos contemporâneos dos objetos expostos.

Îandé tem uma divisão estrutural semelhante à adotada em Orere-
tama, com dois eixos temáticos: “Arqueologia” (apresentado pela frase 
derivada do título, “aqui estávamos”) e “Povos originários” (apresentado 
pela frase “aqui estamos”). A parte destinada a tratar da arqueologia 
brasileira traz alguns elementos da mostra anterior, como a réplica da 
caverna do Parque Nacional da Serra da Capivara, no Piauí, com represen-
tações de desenhos rupestres na antessala, e explicações sobre vestí-
gios de ocupação humana no território, como a presença de sambaquis.

Se antes esses elementos tomavam boa parte da sala expositiva, 
agora eles dividem atenção com uma nova forma de tratar esse período 
histórico, compreendendo que esses vestígios são legados dos “povos 
originários”, apresentados pelos textos da exposição “como os descen-
dentes dos primeiros humanos a chegarem ao continente americano e 
escolherem viver e transformar, com a sua cultura, o território que conhe-
cemos pelo nome de Brasil”. 

Além de localizar a história dos povos originários como bastante 
anterior à chegada da esquadra portuguesa, também se nota uma 
mudança nas terminologias utilizadas no novo painel cronológico desta 
sala. Se em Oreretama, o último momento da cronologia era retratado 
como “descoberta do Brasil pelos portugueses e o início do declínio dos 
povos indígenas” – como já mencionamos neste trabalho –; em Îandé, a 
linha do tempo representada se inicia nas “primeiras evidências de arte-
fatos líticos da Serra da Capivara (PI)”, datadas em mais de 30.000 a.C., 
e termina com a “invasão da costa brasileira pelas naus europeias”, que 
ocorre em 1.500 d.C. Há, portanto, uma nítida mudança no tipo de dis-
curso adotado e historicizado nas paredes do MHN, após a reformulação 
desse módulo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 36/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figura 25 (no detalhe). Linha do tempo localizada na sala Aqui Estávamos, 
que traça um paralelo entre as arqueologias brasileira e internacional. No deta-

lhe, a última data trazida no painel, 1.500 d.C., quando ocorre “a invasão da costa 
brasileira pelas naus europeias”. Fonte: MHN; fotos de Carolina Baliviera, 2023.

A apresentação de uma arqueologia mais voltada para acon-
tecimentos ocorridos no território brasileiro também está evidente 
nesta nova expografia. Uma réplica de bicho-preguiça gigante 
ocupa um dos cantos do ambiente – representando a megafauna, 
que habitava essa região durante a Era do Gelo. No centro da sala, 
dois bustos (um feminino, outro masculino) simbolizam a fisiono-
mia de grupos ancestrais chamados “Povos de Luzia”, que habita-
ram a região de Lagoa Santa (MG), entre 12.000 e 8.000 a.C. Além 
disso, partes de um esqueleto humano, datado de cerca de 9.600 
a.C. e encontrado no Sítio Arqueológico Lapa do Santo (MG), se des-
tacam em uma estante expositora. Completa a expografia um vídeo 
curto, feito em desenho animado, que conta, de uma forma lúdica e 
acessível, alguns dos conceitos e dos artefatos apresentados nessa 
sala, como pinturas rupestres, modos de sobrevivência e rituais 
funerários. O uso dessas ferramentas demonstra a preocupação 
em apresentar o conteúdo de uma maneira mais didática, já que 
grande parte do público do MHN é formada por grupos escolares.33

33   Segundo dados do último Plano Museológico do MHN, entre 2016 e 2019, o museu teve 
média de 85 mil visitantes por ano. Foram recebidos cerca de 480 grupos por ano, que somam 
aproximadamente 20 mil visitantes compostos, em sua maioria (80%), por estudantes e gru-
pos escolares. Disponível em: https://www.gov.br/museus/pt-br/acesso-a-informacao/ins-
titucional/sobre-o-orgao/trabalhe-conosco/chamadas-publicas/chamadas-publicas-2023/
plano-museologico-mhn-2020-a-2023.pdf. Acesso em: 27 out. 2025.

https://www.gov.br/museus/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/sobre-o-orgao/trabalhe-conosco/chamadas-publicas/chamadas-publicas-2023/plano-museologico-mhn-2020-a-2023.pdf
https://www.gov.br/museus/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/sobre-o-orgao/trabalhe-conosco/chamadas-publicas/chamadas-publicas-2023/plano-museologico-mhn-2020-a-2023.pdf
https://www.gov.br/museus/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/sobre-o-orgao/trabalhe-conosco/chamadas-publicas/chamadas-publicas-2023/plano-museologico-mhn-2020-a-2023.pdf


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 37/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figuras 26 e 27. Novos elementos expográficos da sala Aqui Estávamos: 
o módulo traz alguns detalhes sobre os “Povos de Luzia”, que habitaram a 

região de Lagoa Santa (MG) de 12.000 a 8.000 a.C.; e a réplica de uma pre-
guiça gigante, um dos animais da megafauna brasileira, da Era do Gelo. 

Fonte: MHN; fotos de Carolina Baliviera, 2023.

A parte que retrata a arqueologia brasileira passou por mudan-
ças importantes, mas avanços ainda maiores no discurso museoló-
gico podem ser notados na próxima sala (Aqui Estamos), que trata 
especificamente dos povos originários. Sai a cor verde que remetia 
à floresta e coloria as paredes e o teto em Oreretama, e o ambiente 
de 2023, em Îandé, recebe tons mais neutros, que ajudam a des-
tacar os objetos expostos nas novas vitrines; essas últimas deco-
radas com cores vibrantes. Se antes o quadro com a distribuição 
atual dos povos originários brasileiros ficava na saída da exposição 
de 2006, agora, um dos primeiros textos de parede desta nova sala, 
intitulado “Diversidade”, já reafirma a variedade de comunidades 
indígenas no Brasil, traçando suas aproximações e diferenças, suas 
singularidades e suas lutas comuns, seu passado e seu presente: 

Mais de 250 povos originários compõem um incrível mosaico de diversi-

dade cultural e social indígena no Brasil. [...] Utiliza-se o termo genérico 

povos originários para denominar as sociedades presentes nas Américas e 

no território hoje brasileiro desde antes das invasões e colonização euro-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 38/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

peias iniciadas no século XV. Entretanto é fundamental notar que o per-

tencimento primeiro das pessoas indígenas é à organização social e cul-

tural de seus povos e comunidades. Elas identificam-se coletivamente por 

meio de visões de mundo, histórias, mitos, hábitos e costumes particu-

lares, além de ocuparem tradicionalmente territórios distintos. As singu-

laridades desses povos devem ser respeitadas e valorizadas. No entanto, 

há elementos que aproximam as experiências históricas e culturais dos 

povos originários [...]. Tais povos têm em comum, sobretudo, as permanen-

tes lutas por afirmação e reconhecimento de suas identidades e culturas, 

pela demarcação e respeito aos seus territórios, pela garantia e ampliação 

dos seus direitos fundamentais. 

O nome da sala Aqui Estamos não é casual. Caminhando pela 
exposição fica evidente a tentativa de localizar as comunidades 
indígenas no tempo presente, atualizando as discussões museo-
lógicas nas quais estão inseridas e trazendo itens e objetos expo-
sitivos que dialoguem com a contemporaneidade, mas mantendo 
um esforço em não promover generalizações. Em um dos textos da 
exposição, a equipe do MHN reafirma a necessidade de fortalecer 
os processos de escuta e diálogo com os povos originários, bus-
cando sua presença e protagonismo dentro do museu. Para a ela-
boração de Îandé, foram feitos diagnósticos críticos a respeito dos 
processos de aquisição e exposição de acervo indígena. Além disso, 
foram realizadas rodas de conversa e estabelecidas parcerias com 
especialistas indígenas ao longo de todo processo curatorial. Com 
isso, o museu não se propõe a estabelecer uma síntese sobre a 
diversidade indígena no Brasil, mas sim “ser um ponto de partida 
e espaço de afirmação dos diversos protagonismos indígenas na 
história e na contemporaneidade”, segundo apresenta o texto de 
parede, “Aqui estamos”. 

Entre os curadores externos consultados para a mostra, está 
o artista Denilson Baniwa, que colaborou na seleção da produção 
artística indígena atual.34 Entre os itens, aparece o trabalho onírico 

34   A chamada “arte indígena contemporânea” vem possibilitando discursos (visuais) críticos, ao 
sublinhar o protagonismo dos povos originários, e também ao revisitar obras canônicas e subver-
ter a sua lógica eurocêntrica. Nessa seleção feita por Baniwa, o artista procurou fazer um pequeno 
recorte da produção artística indígena dos povos do Norte-Nordeste sobre suas próprias trajetó-
rias. Para mais informações sobre essa temática, vide o trabalho de Machado (2022).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 39/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Mbói Pytà (Ancestrais Animais, 2022), de Mayra Karvalho e Tapixi 
Guajajara, feito com tecidos naturais, urucum, argila e palha. Inclui 
também o Gaapí Pahti (Corpo Cósmico da Ayahuasca, 2022), de Dia-
kara Desana, que retrata um ritual do povo Desana, originário da 
região do Alto Rio Negro. Em uma outra instalação, está a reprodu-
ção da ilustração ampliada de Aline Rochedo Pachamama, a Inhã 
Uchô Puri – os Puri da Mantiqueira (2023). O próprio Baniwa também 
tem um objeto exposto nesta seção: o Akangatara Nike (2022), um 
cocar que recebe a inserção da marca de tênis em sua plumagem, 
talvez uma crítica ácida à indústria de consumo que muitas vezes 
se impõem às culturas ditas tradicionais. A ambientação sonora da 
sala recebe o complemento de canções do projeto “A música das 
cachoeiras – do Alto Rio Negro ao Monte Roraima” (2013), que res-
soam nas caixas de som da área expositiva.

Já visando a necessidade de incentivar e incorporar processos 
de curadoria compartilhada e colaborativa, a sala tem ambientes 
destinados para trabalhar essas questões. Segundo informações 
divulgadas no site do MHN,35 o “Espaço da meia-lua”, por exemplo, 
foi pensado para ser um local de promoção das vozes e das lutas 
indígenas, e sempre contará com pequenas exposições temporá-
rias. A primeira delas, elaborada com peças do próprio acervo do 
Museu Histórico Nacional, dedica-se ao povo Yanomami, com a 
exposição de itens, como uma tanga e uma aljava com ponta de 
flecha, ambas da década de 1970 e confeccionadas com fibra vege-
tal. Os museus indígenas também ganharam um espaço exposi-
tivo, ainda que pequeno, para estarem representados dentro do 
MHN: o que eles denominaram “museu dentro do museu”. Em uma 
primeira experiência, em 2023, foram trazidos itens do acervo do 
Museu Kanindé, do Ceará. A ideia é que se realize nesse lugar um 
revezamento periódico de objetos de outros museus indígenas para 
que se conheça os trabalhos realizados em outras regiões do país.

35   MUSEU HISTÓRICO NACIONAL, MHN abre nova exposição de longa duração sobre povos 
originários do Brasil, 9 fev. 2023. Disponível em: http://mhn.museus.gov.br/index.php/mhn-
-abre-nova-exposicao-de-longa-duracao-sobre-povos-originarios-do-brasil/. Acesso em: 
24 set. 2024.

http://mhn.museus.gov.br/index.php/mhn-abre-nova-exposicao-de-longa-duracao-sobre-povos-originarios-do-brasil/
http://mhn.museus.gov.br/index.php/mhn-abre-nova-exposicao-de-longa-duracao-sobre-povos-originarios-do-brasil/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 40/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figuras 28, 29, 30 e 31. Em ordem: Mbói Pytà, de Mayra Karvalho e Tapixi 
Guajajara; Gaapí Pahti, de Diakara Desana; Inhã Uchô Puri, de Aline Rochedo 

Pachamama; e Akangatara Nike, de Denilson Baniwa. Fonte: MHN;  
fotos de Carolina Baliviera, 2023.

Durante a roda de conversa, ocorrida em 2021, e que foi um dos 
parâmetros que ajudou a estabelecer um diagnóstico crítico em relação 
às problemáticas de mostras anteriores do MHN, uma das sugestões 
consistia em compreender o acervo do museu como uma “memória 
viva”, inserida no cotidiano e também utilizada em processos educa-
tivos. Esse novo olhar sobre o próprio acervo é um exercício que pode 
ser notado em Îandé. O núcleo “Representações indígenas no MHN”, por 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 41/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

exemplo, traz essas reflexões ao retomar peças consagradas de seu 
acervo indígena – e ressignificá-las ou contextualizá-las melhor nessa 
nova expografia. Esse é o caso do “Tacape do Tibiriçá” e do “Tronco do 
Kuarup”, que já haviam sido mencionados neste artigo. Na nova legenda 
explicativa do tacape, por exemplo, agora fica evidente que seu desta-
que nas exposições anteriores do MHN se deve muito mais à valoriza-
ção do papel de Tibiriçá como aliado dos portugueses, no século XVI, 
do que propriamente por ser um item representativo da cultura Tupini-
quim. Já o tronco do ritual kuarup ganhou uma explicação melhor sobre 
sua relação com o povo Kamayurá e foi acrescentado, em seu texto de 
legenda, o contexto no qual a peça foi adquirida pelo MHN. O item che-
gou ao museu no início da década de 1990, em um cenário após a pro-
mulgação da Constituição de 1988, e de debates sobre o meio ambiente 
com a realização da Eco-92, no Rio de Janeiro. 

Figuras 32 e 33. Alguns itens expostos nas vitrines do núcleo “Repre-
sentações indígenas no MHN”. Na primeira foto, junto ao “Tacape do Tibiriçá”, 
encontram-se também a “Máscara Kalapalo” e a “Boneca Karajá – Ritxoko”. Já 
na segunda foto, o “Colar Yawanawá”, que entrou para o acervo do MHN em 
2022, ganha uma vitrine exclusiva. Fonte: MHN; fotos de Carolina Baliviera, 2023.

A esse núcleo também foram acrescentados novos itens, como 
o “Colar Yawanawá”, que passou a compor o acervo do museu em 
2022 após ser oferecido por integrantes da aldeia Mushu Inu em 
uma sessão de cantorias e contação de histórias desse povo, ocor-
rida durante o período de elaboração da presente exposição. Ao con-
trário do que se via anteriormente – em que os objetos eram expos-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 42/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

tos com explicações mais técnicas e genéricas – agora busca-se 
contextualizar pormenores que permeiam a história desses itens, 
como origem, percurso museológico e diferentes interpretações 
que o objeto teve ao longo de sua história.

Outros itens – que pertenciam à coleção Cipré, doada em mea-
dos da década de 1980 – também ganharam um tratamento museo-
lógico diferente em 2023. Um dos novos espaços reúne cinco obje-
tos, com destaque para seus usos tradicionais por diferentes povos 
indígenas. A ideia aqui é promover uma aproximação e respeito 
do público em relação a esses itens e seus significados em usos 
e rituais. Já uma outra vitrine expositiva traz diferentes objetos, 
como colares, bonecas, redes, adornos, cestos, bolsas, cintos, brin-
cos, tigelas, cachimbos e talheres. O objetivo aqui é demonstrar o 
quanto esses objetos concebidos por povos originários também 
integram parte dos hábitos e costumes da nossa “cultura brasi-
leira, sem nos darmos conta de sua origem” (texto de parede “O 
Brasil é indígena”). Sob uma parede preenchida por uma nuvem de 
palavras cotidianas e de origem indígena – como “tapioca”, “man-
dioca” e “pindaíba” – estende-se uma bancada com réplicas desses 
itens que podem ser manuseadas pelos visitantes. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 43/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Figuras 34 e 35. Duas vitrines do núcleo “Aqui estamos” trazem objetos 
de origem indígena. Em uma delas, itens que foram incorporados ao uso coti-

diano de todos os brasileiros (como redes, colares, cestos, etc.); e outra vitrine 
exibe artefatos – como o marco de sepultura da tribo Karajá – de uso mais res-

trito a rituais das comunidades. Fonte: MHN; fotos de Carolina Baliviera, 2023.

Aliás, os recursos de acessibilidade e de inclusão foram ampla-
mente utilizados em Îandé. Todos os objetos expostos de grande 
relevância para o entendimento da mostra possuem uma maquete 
tátil ou uma reprodução em escala parecida à real para que pes-
soas com deficiência visual possam ter acesso ao que está sendo 
apresentado neste módulo que dá início ao circuito permanente do 
MHN. Diversos monitores com vídeos em Língua Brasileira de Sinais 
(Libras) – realizados por uma intérprete indígena – estão espalha-
dos pelos dois núcleos da exposição. 

Se retratar o presente dos povos originários era uma das princi-
pais diretrizes de Îandé, a última instalação da exposição não pode-
ria receber outro título se não “Aqui estamos”. Uma larga estante 
traz enfileirados em suas prateleiras diversos retratos de lideran-
ças indígenas, fotografias de ritos que ainda persistem atualmente 
nas comunidades e outras imagens representando a resiliência e 
as lutas desses povos. Tudo isso retratado por fotógrafos de origem 
indígena. Antes de deixar Îandé para trás e continuar no circuito 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 44/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

permanente do MHN, em direção à sala que abre a exposição Portu-
gueses no mundo, o visitante lê uma última citação na parede, atri-
buída ao líder indígena brasileiro da etnia caiapó Raoni Metuktire, 
conhecido por sua luta pela preservação da Amazônia e dos povos 
indígenas, que diz: “Vocês têm que escutar os donos da terra que, 
permanecemos aqui, e vocês têm que nos respeitar”. 

Figura 36. A última instalação da sala Aqui Estamos traz imagens de 
lideranças, lutas e conquistas atuais dos povos originários. Os retratos expos-

tos aqui foram feitos por fotógrafos de origem indígena. Fonte: MHN; foto de 
Carolina Baliviera, 2023.

Por fim, o que se pode perceber é que a renovação da sala Ore-
retama – atual Îandé – promoveu uma profunda revisão em aspectos 
importantes sobre a maneira como os povos indígenas eram retra-
tados até então pelo Museu Histórico Nacional. Rodas de escuta e 
outros tipos de colaborações externas ajudaram a fornecer parâme-
tros críticos para que se trabalhasse melhor os textos, as termino-
logias, as escolhas curatoriais e os encaminhamentos narrativos 
nesta nova mostra. Se antes os povos originários eram localizados 
no tempo passado pelo museu, ou tinham suas temporalidades con-
fundidas entre passado e presente; no novo eixo “Aqui estamos”, os 
indígenas ganham protagonismo e força contemporâneas diante 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 45/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

da complexa realidade brasileira. Longe de se pretender como uma 
síntese da imensa diversidade indígena no país, Îandé tenta se 
configurar como um ponto de partida (e não o de chegada) para 
construir novos diálogos e novas histórias. Futuramente, faz-se 
necessário que as representações indígenas ultrapassem os limi-
tes de Îandé e apareçam permeando os outros módulos históricos 
do circuito permanente do MHN, afinal a presença e participação 
dos povos originários não estão localizadas em um só tempo ou 
espaço. O “Aqui estávamos, aqui estamos”, e todo o seu significado 
de afirmação a que se refere, é preciso sempre ser lembrado, reite-
rado nos espaços dos museus.

Considerações finais

“Como, na visão de vocês, os povos indígenas devem ser repre-
sentados?”. Essa foi a pergunta que abriu uma das primeiras “rodas 
de conversa”, em 2021, entre a equipe do Museu Histórico Nacional 
(RJ) e artistas, curadores, pesquisadores e lideranças de povos indí-
genas de diversas regiões do país. Eles se juntaram para debater 
caminhos possíveis para uma museologia mais inclusiva e repre-
sentativa dessas populações. Um dos participantes, Anapuáka Tupi-
nambá, sugeriu de prontidão que se passe a usar a categoria “povos 
originários” em substituição a “índios” e até mesmo a “povos indí-
genas”. Defendeu que a mudança terminológica auxilia em um pro-
cesso mais amplo de descolonização do saber – em suas palavras, a 
superação desses termos é “necessária para descolonizar a cabeça 
e, depois, o corpo”.

Descolonizar o corpo, o pensamento, o discurso, a história, a 
representação... Essa tendência crescente pôde ser notada ao longo 
de todo este artigo, que contou com a análise do estudo de caso do 
MHN e de sua representação dos povos originários durante seus 
mais de 100 anos de existência. Durante as seis primeiras décadas 
do museu, essas populações eram praticamente invisibilizadas, 
relegadas à posição de coadjuvantes em relação aos “verdadeiros” 
heróis da Nação e dos seus supostos grandes feitos. Todavia, os 
últimos anos foram marcados por conquistas em relação à quebra 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 46/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

de estereótipos e à valorização dos processos de escuta e de inser-
ção dessas culturas à narrativa não apenas do museu, mas tam-
bém da própria história nacional. Mas falta ir além. No Museu His-
tórico Nacional, por exemplo, a representação dos povos indígenas 
ainda se limita ao primeiro – e recém-renovado – módulo do circuito 
permanente. Mesmo que tenha havido uma mudança importante 
e considerável no discurso e na expografia museológica nesse 
espaço, ainda faz falta inserir os “verdadeiros donos dessa terra” 
em toda linha do tempo brasileira. Segundo a equipe do museu, 
o plano de reformular o restante dos espaços expositivos está no 
horizonte dos próximos anos.

Ainda assim, a reconfiguração produzida pelo MHN representa 
um avanço significativo. O Museu também é resultado do seu tempo 
e, por isso, é preciso entender o contexto histórico de sua fundação e 
a epistemologia que a orientou. Nesse sentido, encontrar um museu 
de história nacional que se posiciona criticamente em relação às 
suas antigas escolhas narrativas e curatoriais é algo a se comemorar. 
Sobretudo se pensarmos que o mesmo ano de inauguração de Îandé – 
aqui estávamos, aqui estamos coincide com as tristes notícias sobre a 
crise humanitária que assola a Terra Indígena Yanomami, ocasionada 
por uma política de descaso frente aos povos originários no último 
governo, que reforçava, com discursos laudatórios, uma suposta sub-
serviência dos indígenas, como foi mencionado no início deste artigo.

Nesse cenário complexo de luta e resistência dos povos originá-
rios, cabe aos museus contribuir para o fortalecimento da formação 
crítica e cidadã de seus públicos, constituídos, sobretudo, por profes-
sores e grupos escolares. Trata-se de um espaço eminentemente for-
mador, que não deve mais servir à celebração de um suposto passado 
“heroico”, mas sim configurar uma instituição aberta a revisionismos. 
Ao adotar posicionamentos críticos em relação ao seu acervo, ao seu 
passado e ao seu presente, essas instituições podem exercer a memó-
ria nacional no plural, não mais no singular. Uma memória nacional 
pensada com todos os seus personagens, e não só através do protago-
nismo de alguns poucos.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 47/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

Referências

ABREU, Regina. A fabricação do imortal: 
memória, história e estratégias de consagra-
ção no Brasil. Rio de Janeiro: Rocco, 1996.

BEZERRA, Rafael Zamorano. Valor histó-
rico, exposição e restauração de objetos do 
acervo do Museu Histórico Nacional. Anais 
do Museu Histórico Nacional, v. 42, 2010.

BITTENCOURT, José Neves. Arqueologia 
brasileira no Museu Histórico Nacional. Anais 
do Museu Histórico Nacional, v. 38, 2006.

BITTENCOURT, José Neves. Cada coisa 
em seu lugar: ensaio de interpretação do 
discurso de um museu de história. Anais do 
Museu Paulista, v. 8-9, p. 151-174, 2003.

BRASIL. Decreto 15.596 de 02 de agosto 
de 1922. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 
1922. Disponível em: https://www2.camara.
leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decre-
to-15596-2-agosto-1922-568204-publica-
caooriginal-91597-pe.html. Acesso em: 20 
set. 2024.

BRUNO, Maria Cristina Oliveira. Pesquisa 
em Museologia e questões indígenas. In: 
CURY, Marilia Xavier (org.). Museus e indíge-
nas: saberes e ética, novos paradigmas em 
debate. São Paulo: Secretaria da Cultura; 
Museu de Arqueologia e Etnologia da Uni-
versidade de São Paulo, 2016.

CURY, Marilia Xavier. Museus e indígenas 
– saberes e ética, novos paradigmas em 
debate: Introdução. In: CURY, Marilia Xavier 
(org.). Museus e indígenas: saberes e ética, 
novos paradigmas em debate. São Paulo: 
Secretaria da Cultura; Museu de Arqueo-
logia e Etnologia da Universidade de São 
Paulo, 2016. 

FERREIRA, Maria de Simone. A aquisição 
de objetos como escrita de memória em 
museus: uma análise do Relatório Final da 
Comissão Interna de Política de Aquisi-
ção do Museu Histórico Nacional. Anais do 
Museu Histórico Nacional, Rio de Janeiro, v. 
46, 2014.

GODOY, Solange de Sampaio; LACERDA, 
Luís Carlos Antonelli. Museografia e museu: 
um estudo de caso nos oitenta anos do Museu 
Histórico Nacional. Anais do Museu Histórico 
Nacional, Rio de Janeiro, v. 34, 2002.

MACHADO, Vitória Oliveira. Estourando a 
moldura: a arte indígena contemporânea 
legitimando seu espaço nos museus. Tra-
balho de conclusão de curso (Especializa-
ção em Museologia, Cultura e Educação) – 
PUC-SP, São Paulo, 2022.

MAGALHÃES, Aline Montenegro; TOSTES, 
Vera Lúcia Bottrel. Museu e representações 
da nação no pós-colonialismo: reflexões 
sobre os passados construídos no Museu 
Histórico Nacional. In: CHAGAS, Mario (org.). 
A democratização da memória: a função 
social dos museus ibero-americanos. Rio de 
Janeiro: Museu Histórico Nacional, 2008.

MUSEU HISTÓRICO NACIONAL. Oreretama 
– a terra do índio. Rio de Janeiro: 1997. Catá-
logo da exposição.

MUSEU HISTÓRICO NACIONAL. Centená-
rio do Museu Histórico Nacional e bicente-
nário da independência marcam plano anual 
2022. Disponível em: https://mhn.museus.
gov.br/index.php/centenario-do-museu-e-
-bicentenario-da-independencia-marcam-
-plano-anual-do-mhn-em-2022. Acesso 
em: 20 set. 2024.

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decreto-15596-2-agosto-1922-568204-publicacaooriginal-91597-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decreto-15596-2-agosto-1922-568204-publicacaooriginal-91597-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decreto-15596-2-agosto-1922-568204-publicacaooriginal-91597-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1920-1929/decreto-15596-2-agosto-1922-568204-publicacaooriginal-91597-pe.html
https://mhn.museus.gov.br/index.php/centenario-do-museu-e-bicentenario-da-independencia-marcam-plano-anual-do-mhn-em-2022
https://mhn.museus.gov.br/index.php/centenario-do-museu-e-bicentenario-da-independencia-marcam-plano-anual-do-mhn-em-2022
https://mhn.museus.gov.br/index.php/centenario-do-museu-e-bicentenario-da-independencia-marcam-plano-anual-do-mhn-em-2022
https://mhn.museus.gov.br/index.php/centenario-do-museu-e-bicentenario-da-independencia-marcam-plano-anual-do-mhn-em-2022


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 48/48

D
e 

C
ip

ré
 a

 Îa
nd

é:
 a

 re
pr

es
en

ta
çã

o 
do

s 
po

vo
s 

or
ig

in
ár

io
s 

no
 M

us
eu

 H
is

tó
ri

co
 N

ac
io

na
l (

R
J

) 
C

ar
ol

in
a 

B
al

iv
ie

ra
 

<<  Voltar ao início

Carolina Baliviera | Bacharel em Comunicação Social – Jornalismo (2009), bacharel (2019) e 
licenciada (2024) em História, todos pela Universidade de São Paulo. Possui especialização 
em Museologia, Cultura e Educação pela Pontifícia Universidade Católica (2023, PUC-SP). 
Desde 2022, atua como supervisora audiovisual da Sala São Paulo e da Fundação Osesp. 
E-mail: carolina.baliviera@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0009-0006-4047-5539.

MUSEU HISTÓRICO NACIONAL. Os donos 
da terra: o índio-artesão. Rio de Janeiro: 
1986. Catálogo da exposição.

OLIVEIRA, Mayara Manhães. Representação 
sobre os índios no Museu Histórico Nacional: 
apontamentos sobre aquisições e exposi-
ções. Anais do Museu Histórico Nacional, Rio 
de Janeiro, v. 44, 2012.

SANTOS, Camila Maria Silva de Moraes; 
MOURA, Débora Eduarda Silva. Até quando 
o outro vai falar por mim? Decolonizando 
narrativas, coleções e museus. Anais do 
Museu Histórico Nacional, v. 57, 2023, p. 1-20. 

mailto:carolina.baliviera@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-4047-5539

	_GoBack
	_heading=h.b5qccamzl87n
	_heading=h.jyj8d1xd5ygv
	_heading=h.tiz926ff8od8
	_heading=h.oy89hj3c5z2u
	_GoBack

