
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/28

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na “Quem me navega é o mar” 
Pesquisas colaborativas em museus, memórias de encontros e 
trocas transatlânticas 
“C’est la mer qui me navigue”. Recherches collaboratives dans les musées, souvenirs de 
rencontres et échanges transatlantiques | “Who navigates me is the sea”. Collaborative 
research in museums, memories of encounters and transatlantic exchanges

Recebido em: 10/11/2024
Aprovado em: 21/11/2025

RESUMO

O artigo enfoca projetos de pesquisa 
colaborativa, impulsionados por de-
mandas indígenas, e questiona seus 
impactos sobre o funcionamento 
das instituições museológicas e as 
metodologias de pesquisa. Baseia-
-se nas oficinas e encontros reali-
zados no âmbito de três projetos 
que envolveram museus franceses 
e brasileiros, em particular o proje-
to Colam, que reuniu pesquisadores 
indígenas e não indígenas para reali-
zar ações de reconhecimento, identi-
ficação, documentação e exposição 
de objetos oriundos de coleções et-
nográficas. As diversas edições do 
projeto, realizadas alternadamente 
em cada lado do Atlântico, assim 
como as experiências conduzidas 
pelos programas MAR e Ocara, evi-
denciam que a instituição museu 
constitui um parceiro de grande 
interesse para as comunidades in-
dígenas. Em paralelo, para se trans-
formar, o museu deve questionar e 
rever as metodologias de investiga-
ção e os protocolos de conservação 
e incorporação de acervos, com base 
nas demandas, na experiência e nas 
orientações ameríndias. O artigo 
discute as principais característi-
cas que emergem dessas trocas de 
saberes, ricas em muitos aspectos, 
especialmente no que diz respeito à 
interculturalidade.

Palavras-chave: Museologia colabo-
rativa; coleções; pesquisa intercul-
tural; Brasil; França.

Pascale de Robert  •  Brigitte Thiérion •  Lucia H. van Velthem
Sobre as autoras >>

RESUMÉ

L’article analyse des projets de re-
cherche collaborative impulsés 
par des demandes autochtones 
et questionne leur impact sur le 
fonctionnement des institutions 
muséales et les méthodologies de 
recherche. Il s’appuie sur les ate-
liers et les rencontres réalisés dans 
le cadre de trois projets impliquant 
des musées français et brésiliens, 
notamment le projet Colam, asso-
ciant des chercheurs autochtones 
et non autochtones pour effectuer 
des actions d’inventaire, identifica-
tion, documentation et exposition 
de collections ethnographiques. 
Les diverses éditions du projet, réa-
lisées alternativement de chaque 
côté de l’Atlantique, ainsi que les ex-
périences menées au sein des pro-
jets MAR e Ocara, confirment que le 
musée est un partenaire important 
pour les communautés autochto-
nes ou traditionnelles. Parallèle-
ment, la transformation du musée 
passe par une remise en question et 
une révision des méthodologies de 
recherche et protocoles de conser-
vation et d’accueil à partir des de-
mandes, expertises et orientations 
amérindiennes. L’article discute les 
principales pistes qui se dégagent 
de ces échanges de savoirs, riches 
par bien des aspects, en particulier 
en termes d’interculturalité.

Mots clés: Muséologie collaborative ; 
collections;  recherche interculturelle; 
Brésil; France.

ABSTRACT

The article analyzes collaborative 
research projects, driven by indi-
genous demands, and question 
their impact on the functioning of 
museum institutions and resear-
ch methodologies. It is based on 
the workshops and meetings held 
within the framework of three pro-
jects involving French and Brazi-
lian museums, in particular the 
Colam project bringing together 
indigenous and non-indigenous 
researchers to carry out actions 
of recognition, identification, do-
cumentation and exhibition of 
objects from ethnographic collec-
tions. The various editions of the 
project, carried out alternately on 
each side of the Atlantic, as well as 
the experiences conducted by the 
projects MAR and Ocara, have sho-
wn that the museum institution is 
a partner of great interest to indi-
genous communities. At the same 
time, in order to transform itself, 
the museum must question and 
review the research methodologies 
and the conservation and reception 
protocols based on native people 
demands, experience and orien-
tations. The article discusses the 
main characteristics that emerge 
from these exchanges of knowled-
ge, rich in many aspects, especially 
with regard to interculturality.

Keywords: Participative museolo-
gy; collections; intercultural rese-
arch; Brazil; France.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em Introdução

No Brasil, assistimos a uma articulação cada vez mais intensa 
entre os conceitos de propriedade, direitos e identidades ligados 
ao patrimônio cultural. Essa conexão influencia positivamente as 
políticas da diferença e do reconhecimento que se originaram nas 
lutas dos movimentos sociais, efetivados por afrodescendentes, 
povos indígenas e outros coletivos. A promulgação de legislações 
em defesa da diversidade cultural e dos patrimônios, em seus múl-
tiplos sentidos, permitiu florescer novos sujeitos de direito coletivo 
(Abreu, 2012), que se conscientizaram das potencialidades do campo 
do patrimônio cultural. Trata-se de um recurso vital para os povos 
indígenas na defesa de seus direitos, nas demandas de políticas da 
diferença e do reconhecimento de identidades (Gallois, 2005; Cunha, 
2012), quadro em que se destaca o papel desempenhado pelas insti-
tuições museológicas nacionais e os seus acervos. 

Antes de tudo, é preciso lembrar que o atual protagonismo indí-
gena nos museus é resultado de uma longa história de lutas pelo reco-
nhecimento de direitos territoriais e de cidadania, relativos aos povos 
autóctones e aliados. Embora seja necessário superar muitas dificul-
dades, os povos indígenas procuram integrar, na atualidade, cada vez 
mais os museus como palcos de expressão política e artística.1

Os museus constituem, há já algum tempo, espaços de refle-
xão do fazer antropológico. Originalmente, a função dessas insti-
tuições consistia simplesmente na organização de coleções de 
estudo. Esse colecionismo traduz o processo de formação das 
coleções etnográficas, que eram definidas pela sua origem: obje-
tos criados e utilizados por povos indígenas e comunidades tra-
dicionais (Velthem; Kukawka; Joanny, 2017), e documentadas por 
colecionadores e pesquisadores sem colaboração específica dos 
conhecedores locais. Assim, os patrimônios etnográficos musea-

1   Vários museus são emblemáticos dessas lutas no Brasil, entre eles o Museu Magüta, criado 
em 1991  em um contexto dos movimentos para o reconhecimento dos direitos do povo Tikuna 
e gerido desde então por ele, o Ponto de Memória e Cultura, criado em 1995 pelo mestre 
cacique Sotero para o reconhecimento étnico e a transmissão da cultura do povo Kanindé 
(Gomes; Kanindé, 2024); e o mais recente, o Núcleo Histórico Indígena – Musinês, inaugurado 
em 2024, na Bahia, com curadoria do artista Ziel Karapotó.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em lizados (PEM) estabelecem e reverberam especificidades e levan-
tam uma série de questões históricas, políticas e éticas, relacio-
nadas com as circunstâncias nas quais foram formados e com os 
significados e o tratamento conferido aos seus componentes, pois, 
geralmente, agrupam coisas diferentes entre si em categorias que 
podem ser abstratas (Price, 2010; Velthem; Benchimol, 2018). Por 
conseguinte, diante da necessidade de reconhecimento dos valo-
res das comunidades indígenas, quilombolas e tradicionais, bem 
como da reescrita da sua história e reivindicação dos seus direi-
tos, os museus constituem uma fonte de informação relevante, 
sobretudo quando a inexistência de arquivos escritos fragiliza os 
processos de reconhecimento jurídico dos direitos territoriais, por 
exemplo.2 Ademais, a obtenção de um lugar nas instituições muse-
ais articula-se, na maioria dos casos, com a reconquista da sua 
própria história (como grupo social diferenciado no seio da socie-
dade nacional) após gerações de invisibilidade. A afirmação da voz 
e da representação indígena no espaço público dos museus cons-
titui-se, também, em mais um desafio, e um caminho necessário 
para serem (re)conhecidos como atores na contemporaneidade (e 
não meramente como povos do passado). Por outro lado, do ponto 
de vista dos museus, fica óbvio que a inclusão da perspectiva de 
pesquisadores indígenas enriquece significativamente a história 
das coleções e das documentações referentes ao patrimônio etno-
gráfico musealizado.

Neste artigo, pretendemos abordar algumas dessas questões 
com base nas experiências adquiridas durante as investigações 
realizadas em colaboração com conhecedores indígenas em cole-
ções etnográficas salvaguardadas em museus. Refletir juntos sobre 
a transformação das metodologias de estudo e gestão dos acervos 
museais é necessário, pois a história das coleções, os valores a elas 
atribuídos e as formas de tratamento dos objetos que as compõem 
estão se tornando elementos importantes na mobilização política e 

2   No Brasil, a partir da Constituição de 1988, os processos de delimitação das Terras Indíge-
nas e, de forma geral, a elaboração dos expedientes necessários à aplicação da lei, implicaram 
parcerias estreitas entre comunidades locais e antropólogos, sendo muitos deles já compro-
metidos com os museus por suas pesquisas. Esse fato também explica a importância das 
colaborações brasileiras nas discussões atuais sobre museologia participativa.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em na reflexão científica que os museus geram atualmente. Tais ques-
tões reverberam um outro aspecto, conectado ao papel desempe-
nhado nas instituições museais pelos descendentes diretos dos 
povos que produziram os acervos etnográficos. É preciso lembrar 
que, até hoje, eles possuem raramente o controle do discurso, assim 
como não exercem, nas práticas documentais, os seus conhecimen-
tos acerca dos acervos (Velthem; Kukawka; Joanny, 2017). 

A museologia participativa está tentando reverter esse estado 
de coisas, com avanços significativos na América Latina e no Brasil 
em particular (Girault; Orellana, 2020; Gomes; Athias, 2016; Cavig-
nac; Abreu; Vassalo, 2022; Grupioni, 2008; Silva; Gordon 2013), mas 
ainda há um longo caminho a percorrer até que os museus se abram 
para o conhecimento não acadêmico. Tendo em vista essas obser-
vações, propomos refletir sobre a maneira como nossas práticas de 
pesquisa – e, portanto, nossos objetivos, nossas metodologias e as 
formas de usar os nossos resultados – são transformadas depois 
de vários anos de trabalho em conjunto. Para o presente artigo, 
optamos por revisitar vários projetos sobre os PEM3 para discutir 
as modalidades do protagonismo indígena no campo dos museus, 
enfocando quatro temas: inventário e cartografia dos acervos; 
documentação colaborativa das colecções; intercâmbios e restitui-
ção; e, por fim, as perspectivas de transformação dos museus.

Para que os museus consigam se libertar de seu passado colo-
nial, é necessário efetivar e adotar novas práticas e metodologias. 
Assim, muitas dessas instituições estão, agora, convocando repre-
sentantes de comunidades tradicionais para trabalhar em parceria 
e repensar as formas de conservação, exposição e transmissão de 
seus acervos. Mesmo que haja uma grande variabilidade na “cola-
boração” que elas realmente estabelecem, tais experiências, de fato, 
transformam essas instituições. Longe de protocolos rígidos, a pes-
quisa colaborativa precisa de flexibilidade para dar espaço a diferen-

3   Trata-se, principalmente, dos projetos Colam (Collections des Autres et Mémoires de Ren-
contres en Amazonie), MAR (Museus da Amazônia em Rede) e Ocara (Objets et Récits Tupi-
nambá dans les Musées Européens), coordenados respectivamente pelas três autoras do artigo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em tes maneiras de cuidar e ouvir os objetos patrimoniais, ou de nave-
gar nos acervos.4 Tudo se passa como se os museus, ou pelo menos 
alguns museus, estivessem se tornando laboratórios de intercultu-
ralidade, locais onde os conhecimentos de alguns encontrassem os 
conhecimentos de outros, e uma presença multifacetada estivesse 
incorporada às mais diversas coleções bem como diferentes formas 
de pensar e ver o mundo pudessem finalmente coexistir. 

Mapear lugares e laços 

Atualmente, tanto os museus antropológicos como os museus 
históricos são chamados a desempenhar um papel político e social 
de primeiro plano por meio das significações e das dimensões socio-
políticas que impregnam seus acervos (Velthem, 2024). É absoluta-
mente necessário incluir os povos indígenas e as populações tra-
dicionais no seio da instituição a fim de se ampliar o diálogo das 
culturas. Empoderamento e novos significados são, então, confe-
ridos aos movimentos de preservação cultural e de afirmação de 
identidades dos povos indígenas na garantia do direito à memória, 
fundamental na condução do diálogo intercultural (Appadurai; Bre-
ckenridge, 2007). O primeiro passo desse processo é que os povos 
indígenas e as populações tradicionais tenham acesso de fato aos 
acervos de seu interesse, embora muitos deles ignorem a existên-
cia e a localização das coleções museais, formadas em seus terri-
tórios. A pergunta “Cadê as nossas coisas? Onde estão as cestas, as 
esculturas, as armas, os cantos, as ferramentas ou as imagens que 
foram ‘confiadas’ a vocês no passado?” muitas vezes fica sem res-
posta. Para estabelecer um verdadeiro protagonismo indígena nos 
museus, é preciso realizar um trabalho sistemático de inventário e 
um mapeamento das coleções etnográficas espalhadas pelo Brasil, 
pela Europa e pelas Américas.

Muitos são os museus que disponibilizam, hoje, parte de suas 
coleções de forma on-line, o que torna possível estabelecer uma 

4   Assim como cantaria o poeta: “quem me navega é o mar” (“Timoneiro”, Paulinho da Viola)”



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em lista dos povos e comunidades “representados” em cada uma des-
sas instituições. Porém, no sentido inverso, ou seja, para encontrar 
os locais dispersos onde se encontram os objetos de um determi-
nado povo, o exercício é bem mais complexo. É sempre um desafio, 
para as comunidades, reconstruir a lista dos museus que abrigam 
suas coleções… Alguns projetos pioneiros realizaram um trabalho 
exemplar nesse sentido, como o Inventário do Patrimônio Kanak 
(IPKD), que exigiu décadas de trabalho para localizar os objetos do 
povo Kanak, dispersos em instituições museológicas e coleções 
particulares no mundo todo (Boulay, 2021; Bertin, 2024). Outros, 
mais recentes, procuram mapear as coleções ou os PEM de determi-
nadas comunidades para responder a objetivos específicos, como o 
reencontro de objetos xamânicos de um povo (Athias, 2023), a pro-
cura de coleções gêmeas das que foram destruídas por um incên-
dio (Oliveira, 2020), a reunião de documentação em nível regional 
(Velthem; Kukawka; Joanny, 2017) ou a localização de uma catego-
ria de artefatos para preparar a visita de pesquisadores indígenas 
(Zinck; Robert; Habert, 2024). 

Na mesma linha, porém ambicionando um levantamento mais 
sistemático e numa escala diferente, salienta-se um projeto criado 
durante o seminário “Antropologia e Museus: os desafios do con-
temporâneo”, no âmbito da 31ª Reunião Brasileira de Antropologia, 
na qual se deliberou sobre a execução de importante e desafiadora 
tarefa: desvelar as coleções etnográficas preservadas por inúme-
ras instituições no Brasil (Russi; Velthem; Cury, 2022). Então sur-
giu o projeto Mapeamento das Coleções Etnográficas no Brasil, cujo 
principal propósito é identificar as instituições que salvaguardam 
diferentes coleções etnográficas e os grupos sociais a elas referi-
dos, visando disponibilizar essas informações em uma plataforma 
de acesso virtual e livre. Essa iniciativa enfoca as coleções etnográ-
ficas de museus brasileiros, assim como os acervos sob a guarda 
de institutos históricos e geográficos, universidades e outras enti-
dades e iniciativas museológicas, como as comunitárias e as par-
ticulares. Para o desenvolvimento dos levantamentos, os pesquisa-
dores se organizaram por regiões e agregaram investigações que já 
estão em curso. Foram elaboradas fichas para coleta e sistematiza-
ção dos dados e para a determinação das “tipologias” etnográficas 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em que incluem as indígenas, afro-brasileiras, de arte e cultura popu-
lar, de imigrantes e outras. Os levantamentos realizados permitiram 
constatar uma grande diversidade institucional, pois em um mesmo 
estado há museus federais, estaduais e municipais, além dos par-
ticulares, com equipes de porte e formação diferenciadas. Ainda em 
curso, os trabalhos relativos a esse mapeamento conduziram os par-
ticipantes a questões de ordem teórico-metodológicas, inerentes à 
diversidade de formas de gestão museal existentes no país e, parale-
lamente, evidenciaram a sua grande riqueza patrimonial.

O projeto Colam, realizado entre 2018 e 2024, propunha uma abor-
dagem metodológica transversal, multidisciplinar e multicultural.5 No 
contexto atual de renovação dos estudos sobre coleções e conheci-
mentos associados e do desenvolvimento de novas formas e éticas de 
pesquisa que integram todos os participantes envolvidos nessa pes-
quisa, o projeto visava, inicialmente, responder à demanda de colabo-
radores indígenas interessados em conhecer outros museus, depois 
de uma experiência de pesquisa no acervo do Museu Paraense Emílio 
Goeldi (Shepard et al., 2017). Localizar objetos e coleções museais que 
possam ser de interesse de uma equipe de pesquisadores indígenas 
e não indígenas é um desafio. Começamos trabalhando em dois con-
juntos de objetos patrimoniais, plantas e artefatos, em duas regiões 
amazônicas, o Xingu e o Rio Negro, ou seja, onde tínhamos pesqui-
sas em andamento e os indígenas haviam expressado interesse em 
coleções conhecidas, mantidas na França. Também queríamos fazer 
convergir as experiências de museologia já realizadas no Brasil com 
nossos colegas em Recife (Gomes; Athias, 2016) e Belém (Velthem; 
Kukawka; Joanny, 2017; Garcés et al., 2017; Shepard et al., 2017). Con-
vidamos duas curadoras para se juntarem à equipe e abrirem suas 
coleções no Musée du Quai Branly-Jacques Chirac (MQB), em Paris, e 
no Museum d’Histoire Naturelle de Toulouse (MHNT).

As sessões do projeto Colam foram organizadas em três eta-
pas: uma fase preparatória, uma oficina e uma restituição. O pri-

5   Os principais resultados das quatro edições do projeto Colam foram apresentados no 
artigo “Collections des Autres et mémoires de rencontres. Chroniques d’un projet de recher-
che en collaboration” (Robert et al., 2024) acessível em https://hal.science/hal-04621100v1/
document.

 https://hal.science/hal-04621100v1/document.
 https://hal.science/hal-04621100v1/document.


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em meiro passo envolveu os estudantes que exploraram a história das 
coleções nas instituições museais parceiras; as comunidades indí-
genas refletindo sobre os objetos a serem estudados e os especia-
listas a serem convidados em prioridade; e, por fim, os pesquisa-
dores brasileiros e franceses. A segunda etapa está no centro da 
maioria dos experimentos em museologia colaborativa e consiste 
na reunião dos participantes em uma oficina, na qual trabalham 
juntos para documentar os objetos selecionados. Em seguida, com-
partilhamos alguns dos resultados da pesquisa após cada oficina, 
em jornadas de estudo e encontros com o público, enquanto a docu-
mentação e as filmagens retornam às comunidades. 

Ao estudar acervos no Brasil e na França, foi necessário refle-
tir sobre objetos ou coisas que, uma vez reunidos e reconhecidos 
como um todo, tornam-se uma coleção de significado diverso. Nós, 
os estudantes e pesquisadores indígenas e não indígenas das equi-
pes Colam, procuramos compreender a formação e as trajetórias de 
colecções etnográficas transpostas para as instituições patrimo-
niais brasileiras ou europeias, as mudanças de estatuto e o modo 
como se tornaram “patrimônio”, objetos políticos disputados e/ou 
instrumentos de múltiplos diálogos. O mapeamento das coleções, 
que podem ser de interesse das comunidades indígenas e das popu-
lações tradicionais, envolve o questionamento da noção de coleção, 
aqui entendida como um conjunto de objetos que fazem sentido 
como um todo, e que carregam memórias e histórias. Por exemplo, 
os participantes Mebêngôkre da equipe Colam escolheram estudar 
conjuntos de objetos (como os adornos utilizados em uma festa de 
nominação memy bijôk, os artefatos relacionados à roça puru etc.) 
que estavam espalhados em doze coleções etnográficas diferen-
tes no museu, pelo fato de priorizar a categorização com datas de 
aquisição e nomes de colecionadores. Por outro lado, as referências 
guardadas no museu possibilitam a reconstrução dos percursos de 
determinados artefatos emblemáticos com base em sua documen-
tação e nos esforços feitos ao longo do tempo para mantê-los juntos 
ou desmontá-los. Compreendemos que os significados dos mesmos 
objetos variam em diferentes contextos, históricos e contemporâ-
neos. É preciso estudar as maneiras pelas quais alguns artefatos ou 
PEM foram reapropriados nos tempos modernos, por meio da mídia, 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em da criação literária ou artística, o discurso político, dentro de insti-
tuições museais ou à margem delas.6

Os objetos adquiridos de outros lugares, geralmente em con-
textos de colonização ou dominação, passam a ser marcadores de 
alteridade quando são escolhidos ou apresentados pelo museu por 
serem “diferentes” ou afastados dos referenciais do público. Essa 
determinação reforça a separação, dentro das diversas instituições 
museais e entre elas, entre o que seria o “nosso” patrimônio e o dos  
“Outros”, aqueles povos exóticos “sem história”, cavando, assim, 
valas, cuja profundidade medimos cada vez mais (L’Estoile, 2007).7 
Mas aqueles “Outros” agora saíram de seu silêncio, estão fazendo 
com que suas reivindicações sejam escutadas, estudam as coleções 
dos museus brasileiros e europeus e lançam olhares de pesquisado-
res curiosos para esses outros “Outros”, que vieram em suas casas 
para tirar coisas e guardá-las in eternam em depósitos obscuros (Ngo 
Ti Nhikjê…, 2012). Em suma, as coleções podem ser vistas como “de 
outros” de várias maneiras (objetos vindos de outros lugares e trazi-
dos para cá, objetos reunidos por nós e olhados por outros, objetos e 
humanos em interação etc). O certo é que elas sempre testemunham 
encontros e, às vezes, reencontros, no espaço ou no tempo. 

Mapear os lugares em que estão as coleções também tem a ver 
com a construção de um mapa de viagens, trocas e relacionamentos 
passados e presentes – em suma, um mapa dos vínculos e das redes 
que os seres humanos sabem estabelecer por meio dos objetos. 

Juntar saberes e saber-fazer

Uma vez localizadas e delimitadas as coleções a serem estu-
dadas, foi preciso se reunir para trabalhar juntos, ou aprender e 

6   Entre os exemplos que estudamos, as coleções de armas reunidas no passado para mostrar 
a “selvageria” dos Iram’raire (Chaves, 2012) foram descritas como evidências da força guerreira 
do povo Mebêngôkre durante as oficinas. Como será visto a seguir, o manto Tupinambá, esque-
cido em museus europeus, tornou-se um emblema das lutas atuais dos povos indígenas.

7   Rompendo esse prisma, alguns museus optaram por reunir coleções locais e exóticas na 
mesma instituição (como o Museum der Kulturen, em Basel) ou em salas temáticas (como o 
Musée des Confluences, em Lyon).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em reaprender a trabalhar em conjunto. Apesar dos avanços recentes, 
ainda são perceptíveis em vários museus relações que decorrem 
da imposição dos saberes científicos sobre os sistemas de conhe-
cimentos tradicionais. Nessa classificação museológica, os indiví-
duos das sociedades produtoras dos objetos coletados se configu-
ram […] “como ‘outros passivos’ de um discurso científico” (Abreu 
2007, p. 142). Desta forma, são colocados em relação, ou mesmo em 
oposição, diferentes possibilidades de leitura de um mesmo objeto 
de coleção, o que pode resultar na validação dos pressupostos da 
sociedade científico-tecnológica contemporânea sobre as cultu-
ras tradicionais, encenando relações de poder (Vieira, 2019). Como 
resultado dessa imposição, as vozes e visões dos produtores, como 
é o caso dos povos indígenas, permanecem afetadas pelas diferen-
ças de perspectivas que só são ultrapassadas quando os museus 
reconhecem, de modo efetivo, os patrimônios das comunidades tra-
dicionais e com elas estabelecem ações de cunho participativo. Ao 
se refletir sobre o desempenho atribuído aos museus etnográficos, 
constata-se que eles podem se revelar de forma positiva quando 
as suas práticas, tais como os processos de acessibilidade a seus 
acervos, correspondem às aspirações dos que estão em sua origem. 
Essas aspirações se ampliam na mesma medida em que a insti-
tuição é capaz de atribuir uma significação aos objetos que fazem 
parte de suas coleções, em uma base regida por práticas intercul-
turais (Velthem, 2012). 

Com essas preocupações em mente, o projeto Colam, que nos 
reuniu, estava interessado em narrar e documentar coleções em 
conjunto, ou seja, envolvendo museólogos, antropólogos, estudan-
tes, professores, especialistas e representantes dos povos indíge-
nas, em todas as etapas do trabalho. A busca de coleções foi orien-
tada pelas demandas e interesses das comunidades com as quais 
estávamos trabalhando, assim como a escolha dos itens a estu-
dar em prioridade, dessa vez orientada mais especificamente pelos 
interesses e competências dos pesquisadores indígenas da equipe.

Ao estabelecer atividades colaborativas de pesquisa e docu-
mentação, essas consultas em idas e vindas – entre os que estão no 
museu e os que estão na aldeia –  são mais do que necessárias; em 
suma, tratava-se de uma negociação para se chegar a um consenso 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em sobre os objetivos e procedimentos de pesquisa para cada coleção 
abordada. A negociação e, portanto, o diálogo, é permanente, já que 
a pesquisa colaborativa não exclui a possibilidade de desacordos 
entre pesquisadores (Silva; Gordon, 2013) ou conflitos entre comu-
nidades (Shepard et al., 2017). Vale ressaltar que a história das cole-
ções, compilada antes do encontro, sempre suscitava muito inte-
resse, permitindo que todos se preparassem melhor, concentrando 
a atenção em determinadas categorias de objetos ou em determi-
nados artefatos singulares, trazendo à tona lembranças de histó-
rias ou conhecimentos específicos.

Uma vez associadas às instituições museais parceiras, elabo-
rada a lista de coleções e objetos a serem estudados; solicitadas as 
várias autorizações; e acertadas as datas da oficina, o trabalho de 
pesquisa e documentação nas reservas teve início. Ao lado de pes-
quisadores e estudantes da França e do Brasil, recebemos Kokoti 
Kayapó, uma mulher Mebêngôkre da Aldeia de Moikarakô (PA), 
acompanhada por Bepunu Kayapó, um jovem cineasta da mesma 
aldeia; André Baniwa, do Rio Içana, quase na fronteira com a Colôm-
bia; e Carlos Alberto Piratapuia, de Santa Izabel, no Rio Negro. Em 
torno desses quatro pesquisadores, o primeiro encontro Colam foi 
organizado, em 2018 (Baniwa, 2024; Robert et al., 2024).

As oficinas foram realizadas durante vários dias nos acervos 
dos dois museus, em torno das mesas do “Rio Negro” e do “Médio 
Xingu”, nas quais foram dispostos os artefatos selecionados e 
esperados por nossos convidados; no museu do Quai Branly, por 
exemplo, os Kayapó-Mebêngôkre escolheram vários objetos de sete 
das treze coleções inventariadas para eles (Delaître; Robert, 2019). 
A ordem em que os objetos deveriam ser observados e estudados, o 
ritmo do trabalho – observação individual, em pequenos grupos ou 
coletivamente, consultas a outras pessoas que haviam ficado nas 
aldeias – foi decidido, primeiramente, pelos quatro pesquisadores 
ameríndios. Como nas outras oficinas do Colam que se seguiram. 
A maneira de documentar essas sessões de trabalho também per-
maneceu muito flexível, com fotografias, vídeos e gravações (em 
idiomas indígenas e em português) devolvidos aos pesquisado-
res ameríndios para seus relatórios de viagem, que na maioria das 
vezes eram produzidos oralmente ao retornar à aldeia. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em Os encontros do Colam incluem um dia de estudo ou colóquio 
organizado imediatamente após as oficinas, tanto para divulgar 
os resultados do trabalho realizado em conjunto como para dis-
cutir com outros pesquisadores e ampliar os debates para os alu-
nos. Durante as sessões de trabalho nos acervos, a importância 
das narrativas associadas às coleções foi enfatizada várias vezes, 
pois revelaram-se polissêmicas quando estudadas na sua histori-
cidade (Bonnot, 2014), ou seja, antes e depois de serem musealiza-
das.8 Assim, além de suas biografias – e dos arquivos associados 
quando eles existem –, os artefatos do cotidiano lembram histórias 
de um dia ordinário ou de um itinerário técnico, os objetos xamâ-
nicos rememoram rituais passados que podem ser comparados 
com os atuais, enquanto as armas trazem lembranças de conflitos: 
cada objeto se refere a relações sociais, experiências e emoções 
vividas ou transmitidas, enquanto cada relato é singular e único. 
Essas narrativas, sejam elas escritas ou orais, antigas ou contem-
porâneas, legitimadas ou reinventadas, muitas vezes permanecem 
separadas das coleções às quais elas deveriam ser vinculadas de 
forma mais sistemática. 

A restituição, sob a forma de jornadas de estudo também é uma 
oportunidade para serem discutidas novas perspectivas institucio-
nais com museólogos, enfatizar as diferentes maneiras pelas quais 
os objetos e as plantas são vistos pelos povos indígenas e para dis-
cutir coleções que, quando revisitadas, podem revelar novos aspec-
tos. O trabalho conjunto nas reservas técnicas dos mencionados 
museus também nos levou a refletir sobre as mudanças na forma 
como as coleções dos museus são enriquecidas e sobre o impacto 
das políticas ambientais e culturais e das legislações internacio-
nais sobre os patrimônios, sua constituição e os conhecimentos 
associados.9 Em um momento em que a museologia colaborativa 

8   Tal objeto, planta, coleção ou colecionador poderia suscitar longas discussões, especial-
mente porque os conceitos de patrimônio e patrimonialização abrangem diferentes signifi-
cados (certificação oficial/valores locais, material/imaterial etc.), inclusive dentro da mesma 
equipe de pesquisa (Abreu, 2012; Oliveira; Grossi, 2007; Cavignac; Abreu; Vassalo, 2022).

9   As últimas coleções amazonenses adquiridas pelo Musée des Confluences, em Lyon, e 
pelo Museu de História Natural de Toulouse, por exemplo, contrastam com as coleções ante-
riores porque resultam de coletas participativas, excluem todo artefato com elementos ani-
mais (penas etc.) e contam com documentação numérica (filmes e áudios). 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em está se estabelecendo como uma prática e uma ética incontorná-
veis para os museus, era importante compartilhar as ideias sobre 
as experiências realizadas nos museus brasileiros e europeus em 
relação à Amazônia. As jornadas de estudo também analisaram as 
maneiras pelas quais o patrimônio pode ser apresentado dentro e 
fora do espaço do museu: a palavra falada, a literatura e a poesia, o 
compartilhamento digital e o cinema.

Em consonância com a oralidade, fizemos questão de organi-
zar eventos em torno das coleções para um público mais amplo. 
No museu de Toulouse, por exemplo, uma performance dos quatro 
pesquisadores indígenas em colaboração com o contador de his-
tórias Olivier de Robert proporcionou uma oportunidade de ence-
nar, ouvir e discutir as histórias e reflexões sobre o trabalho indí-
gena nos museus. O que eles disseram sobre os objetos feitos por 
seus longínquos ancestrais nos convida a olhar para essas “coi-
sas” de forma diferente, ou a ouvi-las, para aprendermos uns com 
os outros. Ademais, suas colaborações incluem reflexões críticas 
sobre os museus e, consequentemente, sobre as sociedades urba-
nas e ocidentais que os abrigam (Ngo Ti Nhikjê…,  2012). Com base 
nessas histórias de objetos, mitos e materiais, técnicas e anedotas, 
nossos colegas indígenas também relatam maneiras de estar no 
mundo e de agir, já que se trata também de uma declaração política 
(Baniwa, 2024).

Os quatro especialistas, André Fernando Baniwa, Carlos Nery 
Piratapuya, Kokoti Kayapó e Bepunu Kayapó, foram convidados 
a fazer comentários sobre obras no palco das coleções do Quai 
Branly. Além de descrever os adornos de penas e outros objetos, for-
necendo informações sobre seus componentes, detalhes das técni-
cas, da estética e dos conhecimentos envolvidos em sua confecção 
e as condições e significados de seu uso, os comentaristas enfa-
tizaram a importância do contexto histórico e ritual dos objetos 
em exposição. Os ornamentos não são apenas relíquias, testemu-
nhos de um passado remoto, pois ainda são usados hoje, embora 
de maneira diferente; as tradições não são uma mera repetição de 
gestos e palavras imutáveis, pois a transmissão deixa espaço para 
a inovação. Os conhecedores indígenas também compartilharam 
suas impressões sobre como exibir ornamentos incompletos em 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em museus (como cocares de penas sem a pintura corporal e cantos 
associados) e sobre o que chamaram de “solidão das coisas”, suge-
rindo repensar as rotas de exposição e a conservação das coleções 
(como juntar na mesma gaveta os diferentes elementos de um 
mesmo indumento ou separar artefatos de povos inimigos, e visitar 
regularmente suas coleções museais). Ao mesmo tempo, sempre 
que usaram a palavra, enfatizaram a vitalidade social das socieda-
des indígenas atuais e destacaram a importância política de suas 
próprias pesquisas dentro ou com o museu. De fato, a maioria das 
pesquisas colaborativas insiste sobre a força do museu como palco 
político para as comunidades (Garcés et al., 2017), o que lhes confere 
uma grande responsabilidade.

Nas instituições museais, a documentação dos acervos é fun-
damental e, quando ela se volta para o embasamento da intercul-
turalidade, são desenvolvidos procedimentos diversificados, tanto 
técnica como conceitualmente. As múltiplas significações contidas 
em um artefato indígena não podem ser apreendidas apenas pelas 
corriqueiras técnicas museológicas e antropológicas: ele suscita 
muito mais, mais análises e emoções, relacionadas com regimes 
de conhecimento, de criatividade, de constituição de indivíduos e 
coletivos (Velthem; Kukawka; Joanny, 2017; Lima; Coelho de Souza, 
2010). Constituem, ainda, no cruzamento de experiências, de vozes 
e de narrativas diversificadas, enredando pessoas e coisas em uma 
discussão contínua (Karp; Lavine, 1991). Dessa maneira, os objetos 
das coleções museológicas podem se tornar parceiros nos proces-
sos de afirmação identitária indígena, pois estão relacionados à 
memória e ao reconhecimento de uma conexão histórica. Ao cami-
nharem juntos no trabalho de documentação e de análise, amplia-
-se o diálogo das culturas, componente fundamental (Price, 2010) 
para os museus do século XXI.

Atravessar fronteiras

O terceiro tema que nos inspirou ao longo dessas experiências 
de pesquisa em conjunto, e que poderia fazer parte da definição 
de museologia colaborativa, é a necessidade de cruzar fronteiras. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em Fronteiras disciplinares, culturais, linguísticas e geográficas pre-
cisam ser inevitavelmente cruzadas para que se possa organizar 
e participar de oficinas e diálogos dentro dos acervos, como tam-
bém com as iniciativas de devolução, retorno e restituição. Para os 
indígenas engajados nessas atividades, também era necessário ir 
além dos limites de tempo, em outras palavras, “continuar o pro-
jeto”, como era frequentemente repetido. De fato, como concluiu a 
equipe do Colam,10 a pesquisa colaborativa não pode ser vista como 
algo que não dura; os vínculos criados quando se trabalha em con-
junto apontam que indivíduos, grupos e instituições se encontram 
engajados sem limites de tempo no mesmo “projeto”, na mesma 
“luta”, que não pode terminar com a abertura de uma exposição ou 
com um voo de retorno para casa após alguns dias de trabalho no 
museu. Portanto, já que, então, estávamos ligados, concordamos 
em nos reunir novamente para outros encontros em torno de uma 
ou mais coleções, de um ou de outro lado do Atlântico. Nesse sen-
tido, é importante enfatizar que, no contexto de uma pesquisa cola-
borativa como a que foi concebida, o fim de uma determinada ati-
vidade não pode ser equiparado ao fim de um contrato; antes pelo 
contrário, marca o início de uma aliança. 

A segunda edição do projeto Colam, vinculada ao IV Encontro 
de Museus Indígenas em Pernambuco, reuniu um número maior de 
pesquisadores indígenas representando os povos Tikuna, Panka-
raru, Tremembé, Ka’apor e Rankokamekrá, que também participa-
ram de oficinas colaborativas na reserva do museu, seguidas de um 
colóquio no qual seus trabalhos foram apresentados e discutidos. 

O IV Encontro de Museus Indígenas também recebeu outros pes-
quisadores, gestores públicos, estudantes e indígenas de vários esta-
dos do nordeste brasileiro. Nesse ambiente multicultural, as mesas-
-redondas discutiram ações colaborativas e a gestão compartilhada 
de coleções etnográficas, as estratégias dos museus indígenas e suas 

10   Assim, o projeto Colam se desenvolveu ao longo de quatro edições realizadas sucessi-
vamente em Paris e Toulouse (Colam 1 “Des collections mises en récit”) “Contando as histó-
rias das coleções”, 2018), Recife (Colam 2 “Objetos etnográficos, plantas e narrativas: Norte/
Nordeste”, 2019), Belém do Pará (Colam 3 “Plantas e objetos em coleções: trocar, conservar, 
significar”, 2022) e Basileia (Colam 4 “Objets épars, nouveaux récits: des collections (re)com-
posées”, 2023) “Objetos dispersos, novas narrativas: coleções em (re)composição”).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em relações com os grandes museus etnográficos e as políticas públicas 
em torno dos museus e dos conhecimentos tradicionais. 

A edição seguinte, atrasada em razão da pandemia de covid-
19, seus dramas e seus confinamentos, nos obrigou a imaginar o 
encontro de forma diferente. Como pensar em manusear e conver-
sar sobre artefatos antigos ou contemporâneos sem estarmos jun-
tos? A resposta veio de nossos colegas indígenas, acostumados a 
se comunicar à distância por rádio, vídeo e telefone. Assim sendo, 
na Reserva Técnica Curt Nimuendajú, no Museu Emílio Goeldi, onde 
as coleções do Médio Xingu e do Rio Negro levantavam um inte-
resse específico para a equipe, as “oficinas” do Colam 3 foram rea-
lizadas presencialmente e de forma remota, incluindo, assim, os 
colegas que foram obrigados a ficar em casa. Com os ajustes meto-
dológicos necessários, as pesquisas continuaram graças à troca de 
vídeos curtos dos artefatos e dos arquivos da reserva, assim como 
de comentários enviados em mensagens vocais e assim por diante. 
A tecnologia digital também desempenhou um papel importante 
no simpósio de restituição, que foi realizado em modo híbrido e, 
dessa vez, concentrou-se em coleções de plantas: conjuntos de 
vegetais mantidos em áreas cultivadas, receitas culinárias ou pre-
parações rituais, bem como em herbários e bancos de sementes. 
Outro tema importante foi o das coleções: aspectos teóricos, como 
as consequências do boom digital, as trocas de conhecimento, as 
experiências de museus feitas por ou para indígenas e a curadoria 
compartilhada. Por último, mas não menos importante, os debates 
se concentraram na circulação de saberes, ideias e objetos, espe-
cialmente como estratégias de resistência atuais e passadas, em 
tempos de crises.

Cruzar fronteiras também é o lema do programa MAR, que reúne 
quatro instituições em um projeto conjunto. Localizado na Amazô-
nia Oriental, o Museu Paraense Emílio Goeldi (MPEG), em Belém do 
Pará; o Musée des Cultures Guyanaises (MCG); o Musée Départe-
mental Alexandre-Franconie (MAF), em Cayenne, na Guiana Fran-
cesa e o Stichting Surinaams Museum (SSM), em Paramaribo, no 
Suriname, efetivaram, a partir de 2010, o programa Museus da Ama-
zônia em Rede (MAR) para desenvolver processos de documenta-
ção, de divulgação e de acessibilidade virtual no campo do patrimô-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em nio e da museologia (Velthem; Kukawka; Joanny, 2017). Os museus 
do programa MAR uniram-se a partir de três indicadores: coleções 
etnográficas assemelhadas; um território comum e transfrontei-
riço; e objetivos compartilhados, voltados para a organização e o 
desenvolvimento de uma prática colaborativa no campo da docu-
mentação e extroversão de suas respectivas coleções (Jean-Louis; 
Putten; Velthem, 2014). Essas coleções são múltiplas, e, assim, as 
instituições referidas preservam em Belém, Caiena e Paramaribo 
acervos provenientes de povos indígenas Wayana, Aparai, Tiriyó, 
Kachuyana, Galibi, Kali’na, Wajãpi, Karipuna, Lokono, Parikwene 
(Palikur) e Teko (Emerillon), e, também, de populações Bushinenge: 
Saamaká, Ndyuka, Kwinti, Aluku e Paramaka.

No quadro do programa MAR, foram realizadas ações conjun-
tas para a unificação das práticas museológicas e a criação de fer-
ramentas metodológicas, tais como um vocabulário controlado, 
com o objetivo de normatizar e aprofundar a documentação – his-
tórica, etnográfica, museológica, dos respetivos acervos (Velthem; 
Kukawka; Joanny,  2017). Neste sentido, foram organizadas ativida-
des de formação e discussão que reuniram os técnicos dos museus, 
assim como encontros transfronteiriços, conectados ao tema do 
patrimônio e destinados também aos atores locais: lideranças e 
associações indígenas, professores e artesãos. 

As coleções etnográficas constituem o eixo central do programa 
MAR. Na formulação do programa, considerou-se o fato de que as 
pessoas que produziram e posteriormente venderam, trocaram ou 
cederam as peças dos acervos dos museus participantes não têm 
a possibilidade, no presente, de acessá-los. Para mudar essa situa-
ção, objetivou-se a aproximação desses museus com as populações 
indígenas e bushinenge, por meio da acessibilidade às suas coleções, 
fortalecendo o diálogo intercultural. Para a concretização desse obje-
tivo, esforços foram canalizados a fim de permitir o acesso virtual 
aos acervos, tanto para as populações de onde se originaram como 
para um público mais amplo. Neste particular, o interesse do Pro-
grama MAR conecta-se a uma adaptação da prática museológica na 
visibilização de acervos de bens culturais, visando desencadear, nas 
populações da região do Planalto das Guianas, múltiplos processos 
de reapropriação de seus patrimônios musealizados, assim como 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em auxiliá-las na articulação de projetos de documentação e de revitali-
zação cultural (Jean-Louis; Putten; Velthem, 2014).11 

Transformar o museu

Mapeando instituições museais, documentando coleções etno-
gráficas e atravessando fronteiras juntos, em equipes multiculturais, 
acompanhamos as mudanças que atravessam a instituição Museu 
na atualidade. As experiências museológicas, múltiplas e diversas, 
tendem a mostrar que o protagonismo indígena e os processos cola-
borativos e participativos têm o poder de revolucionar os museus. 
Para abandonar o museu colonial (Soares, 2024) e construir um 
museu que seja verdadeiramente um lugar de encontros, uma “zona 
de contato” (Clifford, 1997), precisamos seguir os passos e escutar as 
vozes de novos guias, por exemplo, revisitando as coleções etnográ-
ficas com pesquisadores, parceiros ou xamãs indígenas.

Na mais recente edição do projeto Colam, voltamos às coleções 
brasileiras depositadas em instituições museológicas europeias. 
Numa versão mais intimista, com número menor de participantes 
do que o dos encontros brasileiros, e nos moldes da “viagem em 
conjunto” adotada para o Colam 1, acompanhamos Glicéria Tupi-
nambá em suas pesquisas sobre mantos de penas e outros objetos 
antigos Tupinambá na França, Holanda e Suíça, pois já havíamos 
trabalhado com Glicéria em várias ocasiões anteriores.12 Doutoranda 
em Antropologia no Museu Nacional do Rio de Janeiro, ela também 
é artista plástica e está envolvida com sua comunidade, Serra do 
Padeiro (BA), na luta pelo reconhecimento dos direitos indígenas (O 
manto…, 2021). 

11   As tecnologias da informação possibilitaram a criação de um site na internet (amazonian-
-museum-network.org), que disponibiliza um catálogo virtual contendo fotos digitalizadas e 
referências que identificam cada um dos objetos das coleções selecionadas, garantindo a 
acessibilidade de parcela dos acervos dos museus envolvidos no programa MAR.

12   No âmbito do projeto Ocara da Universidade Sorbonne Nouvelle e com o laboratório 
PALOC do IRD (Institut de Recherche pour le Développement) no Museum National d’His-
toire Naturelle, o Colam 4 foi organizado em colaboração com duas outras instituições, a Uni-
versidade de Leiden e o Museum der Kulturen na Basileia.

http://(amazonian-museum-network.org
http://(amazonian-museum-network.org


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em Glicéria Tupinambá reconstituiu a técnica de confecção do 
manto dos Tupinambá, objeto ritual utilizado até o século XVI, do 
qual restaram apenas alguns exemplares de prestígio em museus 
europeus (Cf. Velthem, 2024; Thiérion; de Robert, 2026). A partir de 
arquivos históricos e iconográficos, de relatos da tradição oral e 
de uma rede pluridisciplinar e internacional de pesquisadores indí-
genas e não indígenas com o projeto Ocara, ela está trabalhando 
no inventário e no estudo de objetos pertencentes ao povo Tupi-
nambá, que foram transportados para a Europa nos primeiros tem-
pos da colonização, pelo príncipe Maurício de Nassau, entre outros. 
A última edição do Colam foi organizada em torno das problemáti-
cas específicas de Glicéria (reconstituir uma história da presença 
Tupinambá no velho continente, comunicar com os objetos-seres 
conservados nos acervos) com duas oficinas, uma no Tropenmu-
seum de Amsterdã e outra no Museum der Kulturen da Basileia, e 
uma mesa-redonda sobre o tema “Objetos dispersos, novas narra-
tivas: coleções em (re)composição”. Consideramos que a trajetória 
de Glicéria Tupinambá é paradigmática das trajetórias estudadas 
neste artigo. Esquematizando, a redescoberta do patrimônio Tupi-
nambá no âmbito da exposição, apresentada no ano 2000 em São 
Paulo, dinamizou as lutas da comunidade Tupinambá da Serra do 
Padeiro (BA), incentivando o processo de retomada e pedido de reco-
nhecimento de sua terra enquanto Território Indígena. Mais tarde, o 
encontro pessoal de Glicéria com o manto do Museu do Quai Branly 
foi uma revelação, que a levou a estudar as coleções como antropó-
loga e historiadora, bem como as iconografias, para lançar um novo 
olhar na documentação das coleções históricas. Hoje, sua atuação 
como pesquisadora, artista e ativista tem um papel decisivo no que 
podemos chamar de transformação dos museus: abrindo espaço 
para outras formas de colaboração, restituição e metodologias de 
estudo e compreensão dos objetos em sua materialidade e imate-
rialidade (Tupinambá; Thiérion, 2024).

As visitas de membros de povos indígenas a museus e suas 
pesquisas, análises, saberes e ensinamentos levantam questões, 
não apenas sobre as narrativas das exposições, como também sobre 
as formas de armazenar e conservar artefatos que anteriormente 
haviam sido removidos de seus territórios. No Museum der Kultu-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em ren, na Basileia, para onde fomos convidados a estudar o manto de 
penas conservado lá, os pesquisadores dos povos de origem foram  
muito bem recebidos. Com Glicéria Tupinambá, tratava-se também 
de participar, a partir de uma perspectiva decolonial, da valorização 
do conhecimento científico indígena e das etapas de co-construção 
de conhecimentos museológicos. Debatemos os desafios ora colo-
cados por essas colaborações entre povos indígenas e instituições 
museais e de pesquisa, bem como as (des)ordens e (re)arranjos 
que podem ser necessários para construir outros significados nas 
relações com e entre os “objetos” do museu. 

A questão da metodologia, com uma postura reflexiva e crítica 
em nossa pesquisa colaborativa, continua sendo uma preocupa-
ção central para o nosso projeto Colam, de acordo com os objetivos 
do projeto Ocara mencionado. Além do necessário reconhecimento 
dos aportes dos povos indígenas na construção das ciências, pre-
cisamos questionar nossas formas de fazer ciência e de conduzir 
nossas pesquisas, especialmente nos museus, para que estes se 
tornem locais de encontro e se abram uns para os outros, para a 
materialidade e a imaterialidade das coisas. Precisamos quebrar 
ou “desmontar as vitrines” (Soares, 2024, p. 6) que “impõem uma 
estreita rede de significado unívoco onde os objetos, e também 
o visitante, ficam presos” (Bensa, 2016, p. 132). Nesse sentido, foi 
importante discutir a trajetória exemplar de nossa colega brasileira 
Glicéria Tupinambá e o destino extraordinário dos mantos de penas 
de seus ancestrais, agora “redescobertos”, o que permite repensar 
tanto os museus quanto a prática de pesquisa. Essa última versão 
do Colam diferencia-se das anteriores na medida que ela foi moti-
vada pelas demandas específicas formuladas individualmente por 
Glicéria Tupinambá dentro do seu projeto de pesquisa pessoal. O 
nosso papel consistiu em mediar ou possibilitar os encontros, ouvir 
e olhar, questionar e ser questionadas, de seguir passos (Thiérion; 
de Robert, 2026). 

Nesses exercícios de museologia colaborativa, onde cada um 
tenta “ver o invisível” (Garcés; Karipuna, 2021) do outro, são produ-
zidos resultados inesperados, pistas e hipóteses que abrem sem-
pre novas perspectivas e colaborações; ao final de cada reunião, 
surgiram planos para reencontros a serem organizados de um lado 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em ou outro do oceano, para estudar uma ou outra coleção com novos 
especialistas etc. Os principais resultados tinham um cunho meto-
dológico, não apenas porque cada oficina era transformada em um 
exercício de aprendizado mútuo, como também porque aprendemos 
a lidar com a distância ou a ausência para trabalharmos juntos. 
As equipes foram formadas e transformadas de acordo com inte-
resses, locais, disponibilidade, afinidades e convites, à medida que 
os museus se abriam para experiências semelhantes. Ao mesmo 
tempo, cada vez mais os povos indígenas e as comunidades tra-
dicionais no Brasil e em outros países estão se aproximando dos 
museus, construindo novas coleções para seus próprios museus, 
ou para outros, em suma, com a intenção de participar da “pes-
quisa, coleta, conservação, interpretação e exibição do patrimô-
nio tangível e intangível”. Embora as coleções etnográficas sejam 
o resultado de intercâmbios, elas também continuam a provocar 
encontros, às vezes com séculos de distância. Nessas condições, os 
antigos museus, já cheios de coisas e agora abertos aos saberes e 
aos gestos dos “Outros”, pessoas daqui e de outros lugares, podem 
transformar-se em profundidade.

Conclusão: diálogos possíveis

Exposições como Dja Guata Porã (Rio de Janeiro indígena), no 
Museu de Arte do Rio de Janeiro (2017), deram início a um ciclo de 
curadorias indígenas. Hoje, essas parcerias se multiplicam, nas 
grandes instituições do Brasil e do exterior. Em 2025, contamos 
com três grandes exposições dedicadas aos povos da Amazônia, à 
sua arte e aos seus saberes em museus europeus de prestígio.13 Em 
2024, a arte indígena contemporânea brasileira foi consagrada na 
61ª Mostra Internacional de Veneza. Podemos falar de uma verda-
deira revolução: o pavilhão do Brasil, rebatizado Pavilhão Hãhãwpuá 
(em Tupi antigo) apresentou uma exposição com uma curadoria 

13   Amazonias. El futuro ancestral, no CCCB de Barcelona, Amazonies, no Musée des Con-
fluences de Lyon, Amazônia, Créations et futurs autochtones, no MQB de Paris.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em coletiva,14 o painel monumental realizado pelo coletivo Mahku, na 
fachada do pavilhão principal da Bienal, e, mais recentemente no 
espaço expositivo do Museu Goeldi, acolheram e acolhem os visi-
tantes. Esses são símbolos fortes de uma mudança para um maior 
protagonismo indígena nos museus. A presença de pesquisadores, 
artistas e curadores indígenas é fruto de uma luta de afirmação 
política, e nem sempre é fácil vencer os obstáculos. Vale lembrar 
que a antropóloga e primeira curadora indígena, Sandra Benites, 
em 2022, pediu demissão do seu cargo no Masp após a institui-
ção se recusar a expor um conjunto de fotos selecionadas para a 
mostra Histórias brasileiras. Por outro lado, a restituição de um dos 
mantos conservados na Dinamarca não pode ser desvinculada da 
atuação das comunidades Tupinambá do sul da Bahia.

Para concluir, convém lembrar que, nesses processos de trans-
formação do museu, as iniciativas de devolução, retorno, restituição 
ocupam um lugar de destaque, até porque postulam que o diálogo é 
possível, e, sobretudo, necessário. Iniciativas que promovem a acessi-
bilidade de coleções salvaguardadas em museus e instituições brasi-
leiras ampliaram-se exponencialmente com a possibilidade, por meio 
de tecnologias da informação, de criar e disponibilizar catálogos virtu-
ais e sites na internet. Inúmeras instituições se dedicaram a promover 
essa forma de restituição virtual, entre as quais o Instituto Brasileiro 
de Museus (Ibram), que lançou recentemente a Brasiliana Museus, 
plataforma on-line gratuita destinada a conectar e disponibilizar ao 
público acervos de museus brasileiros. Outras iniciativas como o pro-
jeto “Mapeamento das Coleções Etnográficas no Brasil” e o programa 
“Museus da Amazônia em Rede” também se engajaram nessa via. 

O diálogo intercultural no contexto museal envolve tanto os inte-
resses classificatórios e documentais dos técnicos como as políticas 
afirmativas das sociedades indígenas em um arranjo multifacetado 
(Velthem; Kukawka; Joanny, 2017). Programas dedicados a esse diálogo 
se pautam por um princípio museológico que envolve ações de valo-
rização das culturas indígenas. Ao serem implantados nos museus 

14   Ka’a Pûera: Nós somos pássaros que andam, com a curadoria dos artistas Arissana Pataxó, 
Denilson Baniwa e Gustavo Caboco. As obras de Glicéria Tupinambá, Olinda Tupinambá e Ziel 
Karapotó representaram o Brasil.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em etnográficos, devem integrar os posicionamentos dos próprios deten-
tores no controle dos mecanismos de formação, de documentação e 
de divulgação dos acervos, possibilitando que sejam mais facilmente 
apropriados, conceitual e politicamente, pelas comunidades tradicio-
nais engajadas em processos de rememoração individual e comunitá-
ria (Gallois, 2011; Fereira; Kukawka, 2011).

Certos povos, como vimos, colaboram com os museus, com 
o objetivo de recuperar os seus direitos e o seu patrimônio, como 
forma de reforçar a sua identidade e reconstruir a sua memória. O 
pesquisador Autaki Waurá, morador da Terra Indígena Batovi/Xingu, 
no Mato Grosso, oferece um exemplo singular ao idealizar um pro-
jeto de museu comunitário não urbano. Essa é mais uma iniciativa 
que encontra ecos e variantes em todas as regiões do Brasil. Reen-
contrar técnicas ancestrais é um dos focos das pesquisas cola-
borativas dos Kayapó Mebêngôkre nos acervos. A preservação do 
patrimônio linguístico também está em pauta por meio de propos-
tas com a exposição itinerante Nhe’ Porã: memória e transformação, 
idealizada em 2022 pelo Museu da Língua Portuguesa (São Paulo), 
que contou com a curadoria da artista indígena Daiara Tukano.

Assim sendo, seriam efetivados movimentos institucionais 
afirmativos no sentido de garantir a acessibilidade a suas coleções 
e, paralelamente, o reconhecimento dos saberes dos povos indíge-
nas e comunidades tradicionais em sua gestão. Mesmo sendo mais 
adiantada no Brasil e na América Latina (Girault; Orellana, 2020), 
essa tendência se afirma no mundo todo. A elaboração de meto-
dologias e procedimentos específicos, como se nota nos museus 
do norte da Europa, da Alemanha e da Suíça, procura regulamentar 
a gestão colaborativa, assim como facilitar o acesso às coleções 
e efetivar eventuais restituições. Conselhos consultivos, como o 
Conselho Aty Mirim do Museu das Culturas Indígenas (MCI), parti-
cipam da construção de políticas que respeitam os interesses dos 
povos indígenas. A carta elaborada e entregue à Unesco, em junho 
de 2025, em Paris,15 lista medidas facilitadoras e integrativas que 

15   Carta elaborada intitulada “Expressões culturais tradicionais e experiências museográficas 
no século XXI”, organizada pela Universidade Sorbonne Nouvelle, pelo museu nacional dos 
povos autóctones do Brasil e a Unesco, em Paris (25-27 de junho de 2025). 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em objetivam mudar as políticas públicas e incentivar os museus a 
renunciarem à sua supremacia.

A reflexão em torno das restituições, materiais ou virtuais, 
como demonstram as pesquisas e os convênios entre comunida-
des e pesquisadores autóctones (Athias, 2019), abre possibilidades 
inéditas para facilitar o acesso às coleções e criar relações horizon-
tais, nas quais a noção de durabilidade da colaboração assume um 
papel fundamental, como se verifica na atuação do Museu Paraense 
Emilio Goeldi, que se empenha em organizar regularmente oficinas 
interculturais no seu acervo.

As instituições museais extrapolariam, nesse sentido, o fazer 
museológico tradicional que visa, sobretudo, à preservação mate-
rial das coleções, abrindo-se para novas dimensões desses faze-
res, ampliando os horizontes de reconfiguração documental bem 
como dos conhecimentos e das sociabilidades em seus espaços 
(Velthem; Benchimol, 2018). 

A multiplicação de iniciativas ambiciosas demonstra a per-
meabilidade das instituições que procuram estabelecer um diá-
logo duradouro para atender às demandas dos povos e das orga-
nizações indígenas, como acolhendo, por exemplo, os “invisíveis” 
(Garcés; Karipuna, 2021). Os cuidados necessários para a cura de 
certos objetos entram em conflito com as normas de conservação 
rígidas dos museus, exigindo uma compreensão sensível e a flexi-
bilidade necessária para acolher manifestações do invisível, com a 
presença de curadores e espíritos que demandam novos arranjos 
dos acervos.16

Muito além da conservação de artefatos, os pesquisadores 
indígenas indicam e abrem novos caminhos para fazer ciência e 
repensar nossas relações com os “Outros” sejam eles humanos, 
objetos, plantas, ou mesmo entidades invisíveis, reconhecidos 
todos como “ativos”.

16   Essas demandas, que desafiam o racionalismo ocidental, também questionam a noção de 
coleção como mera sacralização do passado ao integrarem objetos modernos que testemu-
nham os processos de resiliência, apropriação, mudança. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em Referências

ABREU, Regina. Patrimônio: ampliação do 
conceito e processos de patrimonialização. 
In: CURY, Marília Xavier; VASCONCELLOS, 
Camilo de Mello; ORTIZ, Joana Montero 
(coord.). Questões indígenas e museus: de-
bates e possibilidades. Brodowski, SP: Acam 
Portinari/MAE-USP/SEC, 2012. p. 28-40.

ABREU, Regina. Tal Antropologia, qual mu-
seu? In: ABREU, Regina; CHAGAS, Mário; 
SANTOS, Myrian Sepúlveda (org.). Museus, 
coleções e patrimônios: narrativas polifôni-
cas. Rio de Janeiro: MinC, 2007.

APPADURAI, Arjun; BRECKENRIDGE, Cecile. 
Museus são bons para pensar: o patrimônio 
em cena na Índia. Tradução de Claudia M. P. 
Storino. MUSAS, Brasília, n. 3, p. 10-26, 2007.

ATHIAS, Renato. Colecciones etnográficas, 
cosmopolíticas de la memoria y pueblos ori-
ginarios del río Negro en los museos. In: ES-
PINA-BARRIO, A.; CORRÊA, L. N.; SALVADO, 
P. M. (ed.). Territorios, migraciones y fronteras 
en Iberoamérica. Salamanca: Ediciones Uni-
versidad de Salamanca, 2023. p. 229-247. 

ATHIAS, Renato. Coleções etnográficas, 
povos indígenas e repatriação virtual: no-
vas questões, velhos debates. In: OLIVEIRA, 
João Pacheco de; SANTOS, Rita de Cássia 
Melo (org.). De acervos coloniais aos meus in-
dígenas: formas de protagonismos e de cons-
trução da ilusão museal. 1. ed. João Pessoa: 
Editora da UFPB, 2019. v. 1, p. 337-364.

BANIWA, André Fernando. Artes e culturas 
indígenas: pensamentos desde museus ultra-
mar. Amazonies mises en musées. Échanges 
transatlantiques autour de collections amé-
rindiennes. Cultures-Kairós, Paris, n. 12, 2024. 

BENSA, Alban. El fin del exotismo: ensayos de 
antropología crítica. Zamora, Michoacán : El Co-
legio de Michoacán ; Secretaría de Cultura, 2016.

BERTIN, Marion. Le patrimoine kanak dis-
persé: construire une souveraineté patrimo-
niale? Journal de la Société des Océanistes, 
n. 158-159, p. 137-150, 2024.

BONNOT, Thierry. L’attachement aux cho-
ses. Paris: CNRS éditions, 2014.

BOULAY, Roger. L’inventaire du patrimoine 
kanak dispersé. La Lettre de l’OCIM, n. 196, 
p. 50-55, 2021.

CAVIGNAC, Julie; ABREU, Regina; VAS-
SALLO, Simone (org). Patrimônios e mu-
seus [recurso eletrônico]: inventando fu-
turos. Brasília, DF: ABA Publicações; Natal:  
EDUFRN, 2022.

CHAVES, Carlos Eduardo.  Nas trilhas Irã 
Ãmrãnh. Sobre história e cultura material 
Mebêngôkre.  Dissertação (Mestrado em 
Ciências Sociais) – Instituto de Filosofia e 
Ciências Humanas, Universidade Federal do 
Pará, Belém, 2012.

CLIFFORD, James. Museums as contact zo-
nes in routes, travel and translation in the late 
twentieth century. London: Cambridge; Har-
vard Press, 1997. p. 188-219.

CUNHA, Maria Manuela Carneiro da. Ques-
tões suscitadas pelo conhecimento tradicio-
nal. Revista de Antropologia, São Paulo, v. 51, 
n. 1. p. 439-464. 2012.

DELAÎTRE, Anouk; ROBERT, Pascale de. De 
l’Amazonie Brésilienne aux Musées Français: 
parcours de collections et processus de légi-
timation. Revista Anthropológicas, v. 30, n. 2, 
p. 38-62, 2019.

FÉREIRA, Jean Paul; KUKAWKA, Katia. Re-
cuperação do patrimônio. A situação atual 
e propostas de ação concertada na Guia-
na Francesa. In: FOUCK, S. Mam Lam; HI-
DAIR, S. (ed.). La question du patrimoine en 
Guyane. Matoury: Ibis Rouge Editions, 2011. 
p. 123-136. 

GALLOIS, Dominique. De sujets à objets: 
défis de la patrimonialisation des arts et 
savoirs indigènes. In: GRUPIONI, Luís Do-
nisete Benzi (ed.). Brésil indien: les arts des 
Amérindiens du Brésil. Paris: Réunion des 
Musées Nationaux, 2005. p. 45-53. 

GALLOIS, Dominique. Patrimônio indíge-
na: da cultura “outra” à cultura “para si”. In: 
THYS, M. (org.). Índios no Brasil. Bruxelles: 
Anvers; Ludion: Europalia, 2011. p. 29-46. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em GARCÉS, Claudia López et al. Conversações 
desassossegadas: diálogos sobre coleções 
etnográficas com o povo indígena Ka’apor. 
Bol. Mus. Para. Emílio Goeldi. Ciências Huma-
nas, Belém do Pará, v. 12, n. 3, p. 713-734, 2017.

GARCÉS, Claudia Lopéz; KARIPUNA, Suza-
na. “Curadorias do invisível”: conhecimentos 
indígenas e o acervo etnográfico do Museu 
Paraense Emílio Goeldi. Museologia & Inter-
disciplinaridade, v. 10, p. 101-114, 2021.

GIRAULT, Yves; ORELLANA, Isabel (org.). 
Muséologie participative, sociale et critique. 
Santiago do Chile: Ediciones Museo de la 
Educación Gabriela Mistral, 2020.

GOMES Alexandre; KANINDÉ, Suzenalson. 
Cacique Sotero: mestre da Museologia In-
dígena no Brasil. Cultures-Kairós [online], 
Paris, [Amazonies mises en musées. Échan-
ges transatlantiques autour de collections 
amérindiennes], 2024. Disponível e: ht-
tps://revues.mshparisnord.fr/cultureskairos/
pdf/2171.pdf. Acesso em: 5 dez. 2025.

GOMES, Alexandre; ATHIAS, Renato (org.). 
Coleções etnográficas, museus indígenas e pro-
cessos museológicos. Recife: EDUFPE, 2016. 

GRUPIONI, Luis Benzi. Os museus etnográ-
ficos, os povos indígenas e a antropologia: 
reflexões sobre a trajetória de um campo de 
relações. Revista do Museu de Arqueologia e 
Etnologia-USP, Supl. 7, p. 21-33, 2008.

JEAN-LOUIS, Marie Paule; PUTTEN, Laddy van; 
VELTHEM, Lucia. H. van (ed.). Patrimônio ligado: 
uma exposição da Rede de Museus da Amazónia. 
Caiena: Musée des Cultures Guyanaises, 2014. 

KARP, Ivan; LAVINE, Steven D. (ed.). Ex-
hibiting cultures. The poetics and politics of 
museum display. Washington: Smithsonian 
Institution Press, 1991.

L’ESTOILE, Benoit de. Le Goût des Autres: 
de l’exposition coloniale aux arts premiers. 
Paris: Flammarion, 2007.

LIMA, Edilene Coffaci; SOUZA, Marcela Coelho 
de. Apresentação. In: LIMA, Edilene Coffaci; 
SOUZA, Marcela Coelho de (org.). Conheci-
mento e cultura: práticas de transformação no 
mundo indígena. Brasília: Athalaia, 2010. p. 7-13.

NGO TI NHIKJÊ musées miroirs. [S. .l.: s. 
n.], 2012. 1 vídeo (21 min). Documentario 
de Bepunu Kaiapó. Disponível em: https://
www.canal-u.tv/chaines/ird/musees-miroirs. 
Acesso em: 6 dez. 2025.

O MANTO é o território tupinambá. [Oxford: 
University of Manchester], 2021. 1 vídeo (17 
min). Curta-metragem de Glicéria Tupinambá. 
Disponível em: www.youtube.com/watch?v=C-
noy88m00nc&t=29s. Acesso em: 30 maio 2023. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. Perda e su-
peração. In: SANTOS, Rita de Cássia Mello 
(org.). No coração do Brasil: a expedição de 
Edgard Roquette-Pinto à Serra do Norte 
(1912). Rio de Janeiro: SEE: Museu Nacional/
UFRJ, 2020. p. 7-23.

OLIVEIRA, Luís Roberto Cardoso de; GROS-
SI, Mirian. A ABA e as pesquisas sobre o pa-
trimônio cultural. In: LIMA FILHO, Manuel 
Ferreira; ECKERT, Cornelia; BELTRÃO, Jane 
Felipe (org.). Antropologia e patrimônio cul-
tural: diálogos e desafios contemporâneos. 
Blumenau: Nova Letra, 2007. p. 7-10.

PRICE, Sally. Culturas em diálogo: opções para 
os museus no século XXI. In: DUFRÊNE, Thier-
ry; TAYLOR, Anne-Christine (org.). Canibalis-
mes disciplinaires: quand l’histoire de l’art et 
l’anthropologie se rencontrent. Paris: Musée 
du quai Branly/INHA, 2010. p. 269-278. 

ROBERT, Pascale de et al. Collections des 
Autres et mémoires de rencontres. Chroni-
ques d’un projet de recherche collaborative. 
Cultures-Kairos: Revue d’anthropologie des 
pratiques corporelles et des arts vivants, Pa-
ris, p. 137-162, 2024.

RUSSI, Adriana; VELTHEM, Lucia H. van; 
CURY, Marília Xavier. Mapeamento das co-
leções etnográficas no Brasil: três relatos de 
um percurso em formação. In: CAVIGNAC, 
Julie; ABREU, Regina; VASSALLO, Simone 
(org.). Patrimônios e museus [recurso ele-
trônico]: inventando futuros. Brasília, DF: 
ABA Publicações; Natal: EDUFRN, 2022. 

SHEPARD, Glenn et al. Objeto, sujeito, ini-
migo, vovô: um estudo em etnomuseologia 
comparada entre os Mebengokre-Kayapó e 
Baniwa do Brasil. Boletim do Museu Paraen-
se Emílio Goeldi. Ciências Humanas, Belém, 
v. 12, n. 3, 2017, p. 765-787. 

https://revues.mshparisnord.fr/cultureskairos/pdf/2171.pdf
https://revues.mshparisnord.fr/cultureskairos/pdf/2171.pdf
https://revues.mshparisnord.fr/cultureskairos/pdf/2171.pdf
https://www.canal-u.tv/chaines/ird/musees-miroirs
https://www.canal-u.tv/chaines/ird/musees-miroirs
http://www.youtube.com/watch?v=Cnoy88m00nc&t=29s. 
http://www.youtube.com/watch?v=Cnoy88m00nc&t=29s. 


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em SILVA, Fabíola; GORDON, Cesar. Anthropolo-
gy in the museum reflections on the curator-
ship of the Xikrin Collection. Vibrant: Virtual 
Brazilian Anthropology, v. 10, p. 425-468, 2013.

SOARES, Bruno Brulon. The Anticolonial 
Museum. Reclaiming Our Colonial Heritage. 
London; NY: Routledge, 2024.

THIÉRION, Brigitte; DE ROBERT, Pascale. 
Sur les pas de Gliceria: la quête du grand 
oiseau. In: ADELL, Nicolas; PRAYSSAC, 
Sébastien. Patrimoines vagabonds. Enquê-
tes autour de patrimonialisations complexes. 
Toulousse: PUM, 2026.

TUPINAMBÁ, Glicéria; THIÉRION, Brigitte. 
Entrevista. Paris, 2024.

VELTHEM, Lucia H. van. Deslumbramentos 
e reviravoltas: artes indígenas e exposições. 
MODOS: Revista de História da Arte, Campi-
nas, v. 8, n. 2, p. 335-358, 2024. 

VELTHEM, Lucia H. van. O objeto etnográfi-
co é irredutível? Pistas sobre novos sentidos 
e análises. Boletim do Museu Paraense Emílio 
Goeldi. Ciências Humanas, Belém, v. 7, n. 1, p. 
51-66, jan.-abr. 2012.

VELTHEM, Lucia H. van; BENCHIMOL, Ale-
gria. Museus, coleções, exposições e povos 
indígenas. Em Questão, Porto Alegre, v. 24, 
p. 468-486, 2018.

VELTHEM, Lucia H. van; KUKAWKA, Katia; 
JOANNY, Lydie. Museus, coleções etnográ-
ficas e a busca do diálogo intercultural. Bo-
letim Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências 
Humanas, Belém, v. 12, n. 3, p. 735-748, 2017.

VIEIRA, Mariane Aparecida do Nascimento. 
Dja Guata Porã: o rio indígena que desaguou 
no MAR. Horizonte Antropológico, Porto 
Alegre, ano 25, n. 53, p. 227-256, 2019.

ZINCK, Margot; ROBERT, Pascale de; 
HABERT, Élisabeth. A propos d’une carto-
graphie de collections amazoniennes en 
France: questions méthodologiques et pers-
pectives. Cultures-Kairos: Revue d’anthro-
pologie des pratiques corporelles et des arts 
vivants, Paris, p. 232-235, 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/28

“Q
ue

m
 m

e 
na

ve
ga

 é
 o

 m
ar

”:
 p

es
qu

is
as

 c
ol

ab
or

at
iv

as
 e

m
 m

us
eu

s,
 m

em
ór

ia
s 

de
 e

nc
on

tr
os

 e
 t

ro
ca

s 
tr

an
sa

tl
ân

ti
ca

s 
P

as
ca

le
 d

e 
R

ob
er

t •
 B

rig
itt

e 
Th

ié
rio

n 
• L

uc
ia

 H
. v

an
 V

el
th

em

<<  Voltar ao início

Pascale de Robert | Doutora em Antropologia Social (EHESS Paris, França) e em Ecologia tro-
pical (ULA Mérida, Venezuela), é pesquisadora do Institut de Recherche pour le Développe-
ment (IRD) no laboratório Paloc, e docente no MNHN na França e no PPGDS do MPEG no 
Brasil. Fez pesquisas com indígenas Mebêngôkre, estuda metodologias colaborativas (museo-
logia, cartografia), mudanças socioambientais e mobilizações indígenas. Coordena o projeto 
franco-brasileiro Colam sobre colecções etnográficas em espaços museológicos e coleções 
de plantas em espaços cultivados. E-mail: pascale.derobert@ird.fr | Lattes: http://lattes.cnpq.
br/3751759325573833 | Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4225-4864.

Brigitte Thiérion | Doutora em Literatura Brasileira, professora emérita da Sorbonne Nouvelle 
(2013-2024). Membro do Crepal EA3421; membro associado do Erimit (Rennes 2), e do Se-
minário Internacional Mundos Indígenas (Coimi). Coordenadora do projeto Ocara Bordunas 
França (Ocara Massues France) em cooperação com o MAC/USP. Desenvolve pesquisas sobre 
representações literárias do espaço americano e da Amazônia; relações história e ficção na obra 
de Márcio Souza; artes e literaturas indígenas (Brasil e Quebec); ativismo de mulheres indígenas 
na arte, literatura e política; museologia participativa. E-mail: brigitte.thierion@free.fr | Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/5524155896209676 | Orcid: https://orcid.org/0000-0003-3171-0999

Lucia H. van Velthem | Museóloga - Unirio (1972); Doutora em Antropologia Social pela USP 
(1995); pós-doutora EREA-CNRS – França (2006). Pesquisadora emérita do Museu Paraense 
Emilio Goeldi - MCTI; curadora adjunta da Coleção Etnográfica e professora do PPGDS do 
MPEG. Vice-presidente do Instituto de Pesquisa e Formação Indígena (Iepé). Pesquisas em 
Etnologia Indígena entre os Wayana e Aparai – Norte do Pará; Baré e Baniwa – Noroeste do 
Amazonas. Relatórios para delimitação das Terras Indígenas Rio Paru d´Este – Pará (1984) e 
Jurubaxi-Téa – Amazonas (2014). Publicação de 62 artigos e cinco livros destaque para: O belo 
é a fera. Estética da produção e da predação entre os Wayana. Lisboa: Assirio e Alvim, 2003. 
E-mail: luciavelthem@museu-goeldi.br | Lattes: https://lattes.cnpq.br/2078126182520381 | 
Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2372-3482.

http://lattes.cnpq.br/3751759325573833
http://lattes.cnpq.br/3751759325573833
https://orcid.org/0000-0002-4225-4864
http://lattes.cnpq.br/5524155896209676
https://orcid.org/0000-0003-3171-0999
 https://lattes.cnpq.br/2078126182520381
https://orcid.org/0000-0003-2372-3482

	_Hlk215899885
	OLE_LINK1
	_Hlk179363676
	_Hlk213630401
	_Hlk213613217
	_Hlk213633211

