
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/29

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na “O Museu Pitaguary é tudo isso aqui”
O Museu Indígena Pitaguary e a territorialidade Pitaguary
“The Museu Pitaguary is all of this” – the Museu Indígena Pitaguary and the 
Pitaguary territoriality

Recebido em: 30/10/2024
Aprovado em: 19/05/2025 

RESUMO

O presente artigo semeia o conceito de “museu vivo” 
com base na análise da experiência do Museu Indí-
gena Pitaguary (MIP), localizado na Terra Indígena 
Monguba, no Ceará. O objetivo é compreender de 
que forma o MIP contribui para o fortalecimento da 
identidade cultural e a defesa do território indíge-
na, atuando como um espaço de memória coletiva 
e de vivência contínua dos saberes ancestrais. Me-
todologicamente, o estudo está fundamentado em 
entrevistas com pajés e lideranças locais, comple-
mentadas por revisões bibliográficas e pela análise 
de registros etnográficos e históricos referentes à 
etnia Pitaguary. Conclui-se que o MIP desempenha 
um papel fundamental na preservação cultural e no 
fortalecimento da identidade étnica e da resistência 
territorial, integrando passado e presente em práti-
cas que reforçam a coesão social e a continuidade 
dos saberes do povo Pitaguary.

Palavras-chave: Museu Indígena Pitaguary; museolo-
gia; museologia indígena; museu vivo; território.

ABSTRACT

This article introduces the concept of a “living mu-
seum” by analyzing the experience of the Museu 
Indígena Pitaguary (MIP), located in the Monguba 
Indigenous Territory, Ceará, Brazil. Its goal is to un-
derstand how the MIP contributes to strengthening 
cultural identity and defending indigenous territo-
ry, serving as a space for collective memory and the 
continuous practice of ancestral knowledge. Meth-
odologically, this study is based on interviews with 
local pajés and community leaders, supplemented 
by a literature review and the analysis of ethnograph-
ic and historical records concerning the Pitaguary 
people. It concludes that the MIP plays a fundamen-
tal role in cultural preservation and in strengthening 
ethnic identity and territorial resistance, integrating 
past and present through practices that reinforce 
the social cohesion and the continuity of the Pit-
aguary people’s knowledge.

Keywords: Pitaguary Indigenous Museum; museolo-
gy; indigenous museology; living museum; territory.

Yasmine Martins Barbosa

Francilene Pitaguary

Rosa da Silva Sousa (Rosa Pitaguary)

Sobre as autoras >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) Salve pajé Barbosa!

Salve Benício Pitaguary!

Em memória de todos os Pitaguary que se ancestralizaram.

Introdução

A tarefa de reunir fragmentos de uma história marcada por 
colonização, apagamento, negação identitária e violação de direi-
tos básicos, divulgar esses registros em produções acadêmicas, 
em museus e universidades, por meio das falas das lideranças 
indígenas e pesquisadores aliados às suas causas, são formas de 
apoiar a luta do povo Pitaguary.1 

O presente artigo apresenta a relação indissociável entre o 
Museu Indígena Pitaguary (MIP) e o Território Indígena Pitaguary, 
ressaltando o papel fundamental do museu como um espaço de 
luta por justiça de transição e pela demarcação do território indí-
gena em um cenário marcado por contínuas violações e pressões 
externas que ameaçam a integridade do povo e do Território Pita-
guary. Da mesma forma, busca colaborar na preservação/vivencia-
ção2 da memória, da espiritualidade, das ciências ancestrais e das 
práticas culturais, garantindo a continuidade de suas tradições e 
fortalecendo a identidade Pitaguary.

A publicação é fruto de um trabalho coletivo que reúne entre-
vistas realizadas com a pajé Francilene Pitaguary e a liderança Rosa 
Pitaguary, em 2024, e complementadas pelos desdobramentos da dis-
sertação de mestrado de Yasmine M. Barbosa, desenvolvida no Pro-
grama de Gestão e Preservação do Patrimônio Cultural das Ciências 
e da Saúde da Casa de Oswaldo Cruz/Fundação Oswaldo Cruz (Bar-
bosa, 2019).Os Pitaguary são um povo indígena que, ao longo de sua 

1   O presente tópico foi desenvolvido com base em contribuições para o registro documen-
tal da história da etnia Pitaguary por meio de investigações etnográficas realizadas por Lyra 
(1998), Pinheiro (2002), Magalhães (2007), Galdino (2007), além da atuação da liderança 
Rosa Pitaguary, que possui uma longa trajetória no movimento indígena, representando seu 
povo na luta pela garantia de direitos.

2   O termo “vivenciação” remete à preservação pelo uso e manifestação do patrimônio cul-
tural Pitaguary. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) história, têm enfrentado desafios relacionados à preservação de sua 

identidade etnocultural e ao reconhecimento de seu território. Histo-
ricamente, esse povo foi violentado pelo processo de colonização, que 
resultou na perda de territórios tradicionais e na negação identitária.3 

Em análise da produção de Pinheiro (2002) é possível organizar 
as narrativas e memórias Pitaguary em dois tempos: o passado, de 
negação da identidade indígena, desterritorialização, escravização 
e os conflitos com os fazendeiros; e o presente, visto como tempo 
de luta, de afirmação identitária, práticas das tradições ancestrais 
e movimento de reterritorialização.

O movimento de reterritorialização dos Pitaguary começou a 
ganhar força nas décadas de 1990, quando houve um crescente reco-
nhecimento da necessidade de proteger os direitos dos povos indí-
genas no Brasil. A Constituição de 1988 representou um marco nesse 
processo, ao garantir o direito das comunidades indígenas à demar-
cação de suas terras tradicionais. Segundo Rosa Pitaguary (2024):

O reconhecimento do povo Pitaguary, ele se dá na década de 90, e aí é onde 

começa todo o processo de estudo antropológico do nosso território de 

reconhecimento do povo, e aí a gente vem se estendendo até 2007. Em 2007 

sai a demarcação do nosso território, onde é declarada a terra, e aí agora 

em 2024, a gente está fazendo a segunda demarcação física do nosso ter-

ritório, porque teve uma primeira demarcação que ficou a parte do territó-

rio de fora, e aí agora foi feita a demarcação física, mas nosso território a 

gente enfrenta muitos desafios. Desafios de conflito, de posseiros, e outras 

coisas mais (Pitaguary, 2024).4

A afirmação étnica do povo Pitaguary está intimamente relacio-
nada à questão da territorialidade. Sobre isso, Galdino (2007) aponta 
que a mobilização do grupo indígena se deu a partir da luta pela 
reterritorialização das terras de seus antepassados em decorrência 
da emancipação do município de Maracanaú, no Ceará. No entanto, a 
trajetória do grupo pela reterritorialização de seus territórios é mar-
cada por constantes desafios que persistem na atualidade.

3   Para mais informações sobre a trajetória histórica da etnia Pitaguary, ver: Pinheiro (2002); 
Lyra (1998); Magalhães (2007); e Galdino (2007). 

4   Informação verbal de entrevista em 22 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) O museu e a luta pela terra

A Terra Indígena Pitaguary abrange partes dos municípios de 
Maracanaú e Pacatuba, além da sobreposição na Área de Proteção 
Ambiental (APA) da Serra do Aratanha, na região metropolitana 
de Fortaleza, no Ceará. O povo que vive tradicionalmente no “pé 
da serra”5 está organizado em quatro aldeias (Horto, Olho d’água, 
Santo Antônio e Monguba), onde vivem cerca de 4.000 indígenas, 
de acordo com as informações fornecidas pelo Inventário Socioam-
biental Pitaguary (Azevedo; Albuquerque; França, 2019).

A falta de acesso e a violação ao território são alguns dos prin-
cipais geradores de conflitos para o povo, mesmo já tendo suas 
terras demarcadas pela Fundação Nacional dos Povos Indígenas 
(Funai), por meio da Portaria nº 2.366, de 15 de dezembro de 2006, 
tendo em vista o disposto no Decreto nº 1.775, de 8 de janeiro de 
1996 (Brasil, 1996) e homologadas pelo Decreto nº 12.582, de 6 de 
agosto de 2025 (Brasil, 2025a).

Um dos fatores de conflito territorial se deu pelo estudo etnoe-
cológico, elaborado pela Funai e desenvolvido em função de exi-
gência ambiental para o processo de licenciamento da TI Monguba, 
localizada em Pacatuba, que deixou de fora o terreno da linha férrea, 
que corta o território, resultando na exclusão da escola indígena Ita-
-Ara (Barbosa, 2019, p. 67). Além de uma decisão judicial que retirou 
300 hectares da área inicialmente demarcada na região denomi-
nada Fazenda Pouso Alegre, localizada no município de Maracanaú, 
segundo informações da Defensoria Pública da União ([2024?]).

Rosa Pitaguary, liderança de seu povo e coordenadora de Políti-
cas Públicas da Secretaria dos Povos Indígenas do Estado do Ceará 
(Sepince), nos apresenta um descontentamento gerado pelo estudo 
etnoecológico, principalmente pelo fato de o estudo de impacto 
ambiental ter permitido que linhas de alta tensão cortassem o ter-
ritório, gerando impactos negativos e perigo à população. Outro 

5   A Portaria do Ministério da Justiça nº 2.366, de 15/12/2006, declara de posse perma-
nente do grupo indígena Pitaguary a Terra Indígena Pitaguary. Algumas coordenadas da terra 
demarcada estão localizadas no “sopé” da Serra do Aratanha, referência ao que popularmente 
é chamado de “pé da serra” (Brasil, 2006). 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) fator recorrente nas falas dos Pitaguary é a presença de posseiros e 

invasores na terra demarcada:

[…] O território, nosso território do povo Pitaguary, ele tem 1.735 hectares de 

terra, hoje já foi feita a demarcação física, mas a gente ainda encontra mui-

tos desafios pela frente. Infelizmente o nosso território está tomado por inva-

sores e por pessoas que se diz ser indígena, também não posso dizer que não 

são, mas não são Pitaguary, […] então infelizmente a gente tem alguns emba-

tes que a gente tem passado, por exemplo, nós tivemos algumas questões 

que foi preciso fazer estudo de impacto ambiental dentro do nosso território 

como a questão da linha da CHESF que passou dentro do nosso território e a 

linha de alta condição também da STN, então isso para nós, foram conflitos 

que nós enfrentamos. Priorizamos dentro do nosso território, nessas linhas 

de alta tensão, teve um estudo de impacto ambiental (Pitaguary, 2024).6

Dentro da Terra Indígena Pitaguary, existem três escolas: a 
Escola Indígena Ita-Ara, localizada na Aldeia Monguba, no municí-
pio de Pacatuba (CE); a Escola Indígena Chuí, localizada na Aldeia 
Olho D’Água, no município de Maracanaú (CE), ambas vinculadas à 
rede estadual do Ceará; e a escola indígena de educação básica do 
povo Pitaguary, localizada na aldeia Santo Antônio, vinculada à rede 
municipal de Maracanaú (CE).

A comunidade é atendida por uma rede de unidades de saúde 
que se articula entre as gestões do Ministério da Saúde e as pre-
feituras locais (Brasil, 2024). A coordenação geral é realizada pela 
Secretaria de Saúde Indígena (Sesai) e pelo Departamento de Aten-
ção Primária à Saúde Indígena (Dapsi). A gestão no nível local fica 
a cargo do Distrito Sanitário Especial Indígena (DSEI) do Ceará, 
que organiza os serviços com auxílio do Polo Base do município de 
Maracanaú (CE), responsável pelo atendimento do povo Pitaguary.

A rede de atenção à saúde do povo Pitaguary inclui o Polo Base, 
uma Unidade Básica de Saúde Municipal compartilhada, e o Ponto 
de Apoio. Em 2025, a estrutura foi fortalecida com a inauguração de 
duas novas unidades. A Unidade Básica de Saúde Indígena (Ubsi) 
Dona Joaquina Vieira foi construída na Aldeia Santo Antônio, mas 
atende também as Aldeias Horto e Olho d’Água, ambas localizadas 

6   Informação verbal de entrevista em 22 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) no município de Maracanaú. Em Pacatuba (CE), a Unidade Básica de 

Saúde Indígena (Ubsi) Pajé Barbosa foi construída para beneficiar 
os indígenas da aldeia Monguba (Brasil, 2025b). Essas unidades 
contam com Equipes Multidisciplinares de Saúde Indígena (EMSI) 
para o atendimento direto à população:

E no Maracanaú, que é o nosso território, ele está dividido em dois muni-

cípios, ele está dividido entre Pacatuba e Maracanaú, sendo que a maior 

parte do território fica dentro do município de Maracanaú, com a popula-

ção maior também, a população maior. Aliás, mais de 3 mil, 4 mil indíge-

nas, quase 4 mil indígenas, e dentro do nosso território nós temos hoje as 

escolas indígenas, que é a Escola Indígena Itaara, nós temos a Escola Indí-

gena Chuí, ambas são escolas estaduais, e nós temos também uma Escola 

Municipal, que é a escola que se localiza dentro da aldeia.7

A escola e a saúde indígena, como elementos da cosmogra-
fia Pitaguary, frutos de histórica mobilização política comunitária, 
assim como o território e a ciência da medicina sagrada são com-
ponentes essenciais da territorialidade, identidade étnica, patri-
mônio cultural Pitaguary e da vida comunitária. Relacionados com 
a cosmovisão de um futuro ancestral (Krenak, 2022), a escola, a 
saúde indígena e as medicinas tradicionais são fundamentais para 
a garantia da sobrevivência dos povos indígenas.

Nesse contexto, destaca-se o projeto “Yby Marã – Movimento 
Agroflorestal Pitaguary”,8 criado em 2025. O projeto foi concebido por 
meio da mobilização coletiva do povo Pitaguary da Aldeia Monguba, 
com o incentivo do Ministério dos Povos Indígenas (MPI). O “Yby 
Marã” será implementado em diversas áreas do território: na Mata 
do Sabiá, com a implantação de um sistema agroflorestal; no Horto 
de Plantas Medicinais, valorizando o uso ancestral da cura pela natu-
reza; na escola, que funcionará como centro de formação e troca de 
saberes; e na Casa de Apoio, um espaço de acolhimento e vivência 
para aqueles que desejam aprender a cuidar da terra e do território.

7   Informação verbal de entrevista em 22 de outubro de 2024. 

8   Informações sobre o projeto Yby Marã – Movimento Agroflorestal Pitaguary Aldeia Mon-
guba. Disponível em: https://www.instagram.com/yby.mara/?igsh=NWxnZGV0aTZjNHJh#. 
Acesso em 4 out. 2025.

https://www.instagram.com/yby.mara/?igsh=NWxnZGV0aTZjNHJh


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) No presente artigo, dentre as aldeias que compõem o Território 

Pitaguary, optamos por destacar a do Santo Antônio, localizada no 
município de Maracanaú (CE) e a Monguba, localizada no município 
de Pacatuba (CE). O enfoque deu-se pelas duas apresentarem, em 
suas localidades, lugares de vivenciação da memória e anciões, bem 
como as escolas e as unidades de saúde indígena.

No território da Aldeia Santo Antônio, há a Mangueira Sagrada, 
que simboliza a ancestralidade Pitaguary e é celebrada anualmente 
no dia 12 de junho. A memória dos antepassados escravizados nesse 
território também é um elemento crucial, considerado um pilar da 
história do povo. Além disso, existe o açude, um local considerado 
sagrado, que se tornou um ponto de conflito devido ao turismo 
comunitário desordenado (Movimento…, [202-]). 

Do Santo Antônio, então a gente tem essas duas escolas estaduais e uma 

escola municipal e também, nós temos três unidades de saúde dentro do 

nosso território, né? Que são atendidas pelo DSEI, né? Pela SESAI, a Secre-

taria Especial de Saúde Indígena, a gente tem a unidade de saúde na Mun-

guba e temos duas unidades de saúde dentro do Horto, dentro do Maraca-

naú, né? Que aí fica uma unidade de saúde no Horto, com duas equipes de 

saúde, que atendem no Olho d’Água, e nós temos uma unidade de saúde, 

com equipe que é o polo base em Santo Antônio, né? Que atende toda a 

aldeia de Santo Antônio, é a equipe multidisciplinar de saúde indígena e a 

gente vem nessa luta. Nós temos os locais sagrados do nosso povo, que são 

a mangueira sagrada onde fazemos a nossa festa todo dia 12 de junho, se 

a gente vai e faz o nosso momento de espiritualidade junto à mangueira, 

sabendo que não temos mais os nossos antepassados, nem vamos ter 

mais o nosso povo sendo escravizado ali dentro.9

Na Aldeia Monguba, Rosa Pitaguary destaca os locais que 
fazem parte de um circuito cultural que percorre toda a Aldeia, entre 
eles: a Escola Indígena Ita-ara; o rio da provisória; a bica; a barraca 
do pajé; a subida da casa do Seu José Adriano, a Casa de Apoio – 
sede do Museu Indígena Pitaguary; e as retomadas da Pedreira e 
da Mata do Sabiá. Importante destacar que, no imaginário museal 
Pitaguary, as pessoas da aldeia são museus vivos, carregam em si 

9   Informação verbal de entrevista em 22 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) as memórias e as sabedorias que garantem a continuidade cultu-

ral e política – no sentido de serem lideranças que protagonizaram 
marcos políticos da história Pitaguary – no território:

Aldeia Munguba não é diferente. Na Aldeia Monguba, temos a casa de apoio, 

que para nós é extremamente importante. São 20 anos dessa casa de apoio, 

que foi construída em 2004. Também temos o rio, o rio da provisória, e a 

bica. Sabemos da importância do bambuzal para a nossa natureza. Temos 

a barraca do pajé, que fica na casa do meio, onde ele realizava seus rituais 

e festas espiritualistas. Também temos a subida da casa do seu José 

Adriano, que foi uma das primeiras lideranças que levantou a luta indígena 

dentro da Munguba. Além disso, temos a nossa pedreira e a nossa escola. 

Assim, existem vários locais dentro do nosso território que são extrema-

mente importantes e que precisam ser ressaltados como lugares de forta-

lecimento da luta e de resistência do povo Pitaguari, do nosso povo.10

Apesar de existirem outras aldeias constituídas de elementos 
simbólicos do patrimônio cultural Pitaguary, como vimos anterior-
mente, em seu histórico, a Aldeia Monguba é marcada por constan-
tes conflitos e violações do território, por projetos de desenvolvi-
mento no âmbito federal, empresários e posseiros. Podemos citar 
resumidamente a construção da Estrada de Ferro de Baturité (1871) 
e a implementação da linha férrea (1875) pela Companhia Cearense 
Via Férrea Baturité; a passagem da linha de transmissão de 500 kV 
Presidente Dutra – Fortaleza II, da Companhia Hidrelétrica do São 
Francisco (1999); e a reativação da Pedreira Britaboa (2011), que 
impactaram negativamente na delimitação da Aldeia Monguba, e 
até os dias atuais refletem nos conflitos territoriais.

A ideia de criar o Museu Indígena Pitaguary (MIP) inicialmente 
surgiu como um ato de resistência às históricas e persistentes vio-
lações aos direitos indígenas e ao território Pitaguary, principal-
mente na Aldeia Monguba. Além de um processo de reterritoriali-
zação do espaço que vem sendo explorado por empreendimentos, 
como, no caso, a Pedreira Britaboa.

Rosa Pitaguary nos explana que enfrenta pessoalmente e dia-
riamente essas violações aos direitos indígenas. Ela compartilha 

10   Informação verbal de entrevista em 22 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) seu relato sobre o impacto devastador que a Pedreira Britaboa tem 

causado ao seu território ancestral: 

Nós também temos outro conflito dentro do nosso território, que é sobre 

a pedreira Britaboa, que também é algo que nos deixa bastante preocu-

pados por conta do pó de pedra, por conta das explosões, e que nunca foi 

feito um estudo de impacto dentro do nosso território. Hoje em dia, nós 

temos as nossas nascentes bastante reduzidas, nascentes de águas, olho 

d’água que a gente tem em cima da serra, bastante reduzido. Alguns já 

estão assoreados, já estão calcificados por conta do pó de pedra, princi-

palmente no verão, que o pó de pedra bloqueia. A serra toda em verde fica 

cinza, então a gente tem essa questão. E nós temos também a pedreira 

que hoje para nós a gente chama a Pedreira dos Encantados, né? Que foi a 

retomada que a gente fez, né? E que até hoje a gente responde o processo 

sobre essa questão dessa pedreira, mas que também é local de moradia, 

né, dos nossos, das famílias indígenas, porque o nosso território da aldeia 

Monguba é uma área muito pequena. E aí é dentro dessa área, né, dessa 

retomada, hoje está construída, está sendo construído nossa unidade de 

saúde, nosso posto de saúde, e que para nós é uma vitória muito grande, 

né? É uma conquista grandíssima há mais de 30 anos por essa espera, né? 

Espera dessa, de fazer essa unidade de saúde. E aí nós temos outras reto-

madas dentro dos nossos territórios. A gente tem a Mata do Sabiá, que foi 

uma retomada que a gente fez para que as nossas famílias pudessem dar 

continuidade na agricultura familiar, que é algo de subsistência do nosso 

povo e que a gente trabalha bastante com essa questão da agricultura, do 

manejo e que é sustentabilidade. Então, foi outra retomada também que 

a gente fez e que de uma certa forma a gente passou também por alguns 

conflitos sobre a Mata do Sabiá.11

Diante do exposto, o museu virou um dos símbolos da luta 
pela demarcação da Terra Pitaguary, e uma potente ferramenta de 
territorialidade e reterritorialidade (Galdino, 2007), sendo essencial 
para a afirmação étnica e a demarcação das Terras Indígenas.12 Em 

11   Informação verbal de entrevista em 22 de outubro de 2024.

12   Lúcio Keury Almeida Galdino, em sua dissertação de mestrado (2007), aborda a reterrito-
rialidade do povo Pitaguary. Ele destaca que esse processo envolve a reafirmação dos laços 
culturais e espirituais com o território ancestral, bem como a recuperação de áreas tradicio-
nais ocupadas historicamente pela comunidade. Galdino enfatiza que a reterritorialidade é 
uma estratégia de resistência frente às pressões externas, permitindo que os Pitaguary man-
tenham vivas suas práticas culturais e assegurem a continuidade de sua identidade étnica. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) sua essência, ele desempenha um papel fundamental na preserva-

ção e resistência da identidade Pitaguary, garantindo a continui-
dade de suas tradições e fortalecendo a luta pela manutenção de 
seus direitos territoriais e culturais.

Em 2024, o governo do Ceará realizou a instalação dos mar-
cos de demarcação física da Terra Indígena Pitaguary, incluídas 
no Acordo de Cooperação Técnica (ACT) assinado em novembro de 
2023, entre a Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai), o 
Instituto do Desenvolvimento Agrário do Ceará (Idace) e a Secreta-
ria dos Povos Indígenas do Ceará (Sepince), com apoio do Ministé-
rio dos Povos Indígenas (MPI). A demarcação física assegura que, 
legalmente, o território pertence aos Pitaguary e o protege contra 
posseiros, segundo informações disponíveis no site do Governo do 
Ceará (Santos, 2024).

A colaboração entre o MIP, secretarias estaduais, universida-
des, instituições culturais e outros equipamentos do Estado tem 
sido essencial para o fortalecimento na defesa do território. Por 
meio dessas parcerias, o povo Pitaguary pretende ampliar suas 
ações de difusão da memória e da cultura da etnia, articulações 
políticas e sociais, visando a construção participativa de Políticas 
Públicas de Cultura, Saúde, Educação e Demarcação de Terras Indí-
genas. A recente instalação de marcos de demarcação física, con-
cluída em 2024, é um passo significativo para garantir a soberania 
do povo Pitaguary sobre suas terras.

O Museu Indígena Pitaguary é um elemento/uma ferramenta 
de afirmação étnica, do ensino e saúde diferenciada; do protago-
nismo e legitimação do povo Pitaguary; e de sua territorialidade. 
Cada espaço sagrado, local da aldeia mencionado neste tópico, é 
parte integrante desse grande museu vivo. Nessa relação indisso-
ciável, toda violação ao território – e seus componentes – é uma 
violação ao museu. A preservação ativa e o vivenciamento desses 
espaços promovidos pelo museu são fundamentais para o fortale-
cimento identitário e para a resistência territorial.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) O histórico do Museu Indígena Pitaguary

A sede arquitetônica (em formato físico) do museu está loca-
lizada na Aldeia Monguba (Terra Indígena Pitaguary), no município 
de Pacatuba, no Ceará. Sua criação foi resultado de uma mobiliza-
ção comunitária, liderada por figuras como Clécia Pitaguary, Rosa 
Pitaguary e pajé Barbosa, em conjunto com o Conselho Indígena 
Pitaguary (Coipym).

O museu foi oficialmente reconhecido em 2011, pelo Programa 
Pontos de Memória do Instituto Brasileiro de Museus (Ibram, 2011), 
o que representou um marco importante na trajetória, garantindo 
não apenas o registro oficial e a formalização de sua existência, 
mas também a legitimação da ocupação territorial pelos Pitaguary 
diante das constantes ameaças externas e dos processos judiciais 
que buscaram deslegitimar os direitos da comunidade.

Até meados de 2018, o museu ocupava uma casa, que segundo 
pajé Barbosa Pitaguary (2018)13 foi moradia de antigos indígenas da 
geração de seus avós, situada na retomada territorial, denominada 
Pedreira dos Encantados, um local simbólico da luta e resistência 
dos Pitaguary, diante da violação do território e do racismo expresso 
na negação da existência de indígenas na região (Barbosa, 2019).

Imagem 1. Antiga sede do Museu Indígena Pitaguary.  
Fonte: Página do Facebook do Museu Indígena Pitaguary, 2017. 

13   Depoimento cedido entre 17 e 18 de setembro de 2018.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y)

Imagem 2. Interior da antiga sede do Museu Indígena Pitaguary.  
Fonte: Página do Facebook do Museu Indígena Pitaguary, 2017. 

A Pedreira dos Encantados é considerada pelos indígenas um 
local sagrado, de manifestação da espiritualidade, por meio da 
ritualística e da prática da medicina tradicional do antigo pajé Bar-
bosa Pitaguary e continuada por seus filhos pajés Alex Pitaguary, 
Nadya Pitaguary e Francilene Pitaguary, além de espaço de trans-
missão de conhecimento e fortalecimento das práticas culturais da 
Aldeia Monguba.

Foto 3. Ritual na aldeia Pedreira dos Encantados durante ato 
público contra o despejo dos Pitaguary da localidade.  

Fonte: Renato Santana/Conselho Indigenista Missionário, 2017.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) A escolha de instalar a sede do museu na Pedreira dos Encan-

tados foi uma ação intencional de resistência perante a violação de 
seus direitos territoriais. Em 2011, a empresa Pedreira Britaboa, pos-
teriormente renomeada como Pedreira Canaã Ltda., reativou suas 
operações na Serra, uma área que os Pitaguary consideram parte 
de seu território sagrado. A presença da pedreira trouxe diversas 
consequências negativas tanto ambientais quanto sociais para a 
comunidade indígena, segundo informações do Mapa de Conflitos 
e Injustiça Ambiental em Saúde no Brasil – ICICT/Fiocruz (Fiocruz, 
2019). Para os Pitaguary, essa atividade não representava apenas 
um problema ambiental, mas também uma violação espiritual, já 
que a Serra é vista como um território sagrado, essencial para suas 
práticas culturais e espirituais.

Terra de ocupação tradicional não é apenas onde os povos indígenas 

colocam sua casa ou suas roças, mas toda uma área que possui impor-

tância cosmológica, onde é possível se reproduzir fisicamente, social-

mente e espiritualmente. […] Há farta legislação determinando que para o 

funcionamento desses empreendimentos se exige os estudos de impactos 

ambientais, mas não basta fazer esses estudos sem a oitiva aos Pitaguary 

porque eles podem conter vícios típicos daquilo que apenas o Estado 

entende. Um exemplo é desconsiderar essa área de influência, que precisa 

ser estudada para ser avaliado o impacto e com isso decidir se a concessão 

será dada ou não (Leal, 2017).

Na ocorrência de ameaças à vida dos indígenas e racismo, pro-
feridos pelos empresários e funcionários da Pedreira, e o anseio de 
incluir a região de grande importância para o patrimônio cultural Pita-
guary na demarcação da Terra Indígena, a liderança Clécia Pitaguary 
mobilizou os indígenas da Aldeia Monguba e de outras aldeias, assim 
como indígenas de outras etnias e apoiadores do movimento indígena 
a ocupar o território, segundo Barbosa (2019). Nesse sentido,

Por iniciativa da indígena e liderança, Clécia Pitaguary, que foi pessoal-

mente questionar os responsáveis pela empresa sobre a utilização do 

espaço que é considerado TI pelos Pitaguary – e, após a resposta precon-

ceituosa e violenta, afirmando “que ali não existia indígena, e que se exis-

tisse, eles iriam acabar com eles” –, ela própria mobilizou a população para 

ocupar o espaço (Barbosa, 2019, p. 65).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y)

Foto 4. Figura da campanha “Nenhum direito a menos nenhuma pedreira 
a mais”. Fonte: Página do Facebook do Museu Indígena Pitaguary, 2017

.Visando legitimar a retomada do território e impedir a pre-
sença de pessoas ligadas à empresa Britaboa na região, algumas 
lideranças Pitaguary se engajaram na criação de um complexo 
cultural ao longo de toda a área demarcada, incluindo a região da 
pedreira. Como parte desse esforço de preservação e resistência, o 
pajé Barbosa14 e sua esposa Liduína decidiram morar permanente-
mente no local, ano de seu encantamento, em 2022.

Esse complexo foi organizado em um percurso cultural que 
começava pelo Museu Indígena Pitaguary, e contava com um espaço 
de ensino e oficinas de pinturas corporais, ministradas por Benício 

14   Pajé Barbosa Pitaguary foi um grande líder espiritual dos povos indígenas e de seus segui-
dores. Guardião e transmissor de antigas tradições da espiritualidade dos Pitaguary, dos 
conhecimentos, saberes, fazeres e das práticas tradicionais de cura das diferentes correntes 
religiosas africanas e da pajelança indígena. Pai de santo na Umbanda e babalorixá do Can-
domblé. Curandeiro, raizeiro, juremeiro, xamã, torezeiro, uma das mais importantes lideranças 
do povo Pitaguary. Pajé Barbosa foi um defensor dos direitos humanos e do meio ambiente, 
além de ter sido um dos criadores e gestor do Museu Pitaguary, articulador da Rede Indígena 
de Memória e Museologia Social, mestre em Museologia Encantada Indígena e mestre da 
cultura brasileira. Ele se encantou em 2022, virando um ancestral e um encantado de todos os 
povos seguidores de pajé. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) Pitaguary15 – que até o seu encantamento, continuou lecionando 

a arte do grafismo indígena na aldeia –, e percorria pela Reserva 
Ambiental Pitaguary (Área de Proteção Ambiental da Serra do Arata-
nha), até a Escola Indígena Ita-Ara. Segundo a Francilene Pitaguary: 

Esse museu retrata essas pessoas; é uma homenagem a elas que, quando 

achávamos que iríamos ser plantados, chegaram encantadas conosco. Eu 

estou aqui, então elas deram forças para levantar. Retrata as plantas medi-

cinais e os animais que pertencem a este lugar; retrata a beleza que os 

olhos não conseguem mais ver. São plantas menores do que uma unha, 

e eu consegui, este ano, observar mais de 30 espécies aqui na pedreira. 

Retrata a primeira maraca do pajé e as pessoas que vieram aqui e escuta-

ram o chamado da Mãe Terra. Este museu retrata essas pessoas e é uma 

homenagem a elas que, quando achávamos que seríamos expulsos daqui, 

nos deram força. Sabe?16

No final de 2018, a sede do museu foi transferida para a Casa de 
Apoio, um local propriamente estruturado para formação e atividades 
comunitárias, e recepção dos visitantes da aldeia e em seu histórico 
foi palco de reuniões sociopolíticas que marcaram a luta Pitaguary – 
como as do Conselho Indígena do Povo Pitaguary (Coipy); as do Con-
selho Comunitário do Povo Indígena Pitaguary de Monguba (Coipym); 
e as da Articulação das Mulheres Indígenas Pitaguary (Amipy).

A Casa de Apoio desempenha um papel central na dinamização 
das atividades da Aldeia Monguba bem como do museu e localiza-
-se estrategicamente próxima à Escola Indígena Ita-Ara, ao horto de 
plantas medicinais, ao terreiro da pajé Nadya Pitaguary, e ao acesso 
à trilha ecológica do Bambuzal (APA da Serra da Aratanha). Esses 
locais integram o patrimônio cultural Pitaguary, sendo essenciais 

15   Benício Pitaguary foi uma importante liderança da juventude Pitaguary, agente do Museu 
Indígena Pitaguary e artista reconhecido nacionalmente por seus grafismos indígenas. Tendo 
formação em geografia pela Universidade Federal do Ceará (UFC), Benício encontrou no gra-
fismo a forma de cartografar a cosmogonia Pitaguary, pela representação da natureza sim-
bólica para a etnia. Além de lecionar a arte do grafismo e impulsionar outras etnias a grafar 
a cultura, foi atuante no movimento dos museus e da museologia indígena. Integra a Rede 
Indígena de Memória e Museologia Social, o Comitê Gestor dos Povos Indígenas do Estado 
do Ceará, e o Conselho Estadual de Políticas Culturais. Em 2022, se encantou, virando um 
ancestral do povo Pitaguary. 

16   Informação verbal de entrevista em 14 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) para a preservação da identidade desse povo, além de funcionarem 

como centros de aprendizado e transmissão do conhecimento tra-
dicional, bem como das práticas culturais e espirituais. 

A localização estratégica da Casa de Apoio permite uma maior 
integração entre o museu, a escola e a comunidade, promovendo 
atividades educativas que vão além das paredes da sala de aula. 
O MIP utiliza esses espaços para oferecer oficinas, visitas guia-
das e eventos culturais, que envolvem tanto as crianças quanto os 
anciãos, fortalecendo a multiplicação de saberes.

Atualmente, o museu mantém uma programação que conta 
com a exposição de itens variados de seu acervo físico: a feijoada 
e a trilha ecológica pelo território na Reserva Ambiental Pitaguary, 
localizada na APA da Serra da Aratanha; a Noite Cultural, que ocorre 
mensalmente, entre outras atividades. Além de realizar exposições 
de curta duração, em parceria com outros equipamentos cultu-
rais do estado. Recentemente, o museu em parceria com o projeto 
Percursos, idealizado pelo Sobrado José Lourenço – equipamento 
cultural vinculado à Secretaria da Cultura do Ceará e ao Instituto 
Mirante – realizou a exposição itinerante Somos todos parentes, reu-
nindo as obras do artista Benício Pitaguary, que se encantou em 
2022. É possível verificar as informações atualizadas na página do 
Museu Indígena Pitaguary17 18 e Juventude Pitaguary Monguba19 no 
Instagram e no Facebook.

17   MUSEU INDÍGENA PITAGUARY. Disponível em: https://www.instagram.com/imipita-
guary/. Acesso em: 9 nov. de 2024.

18   MUSEU INDÍGENA PITAGUARY. Disponível em: https://www.facebook.com/museuindige-
napitaguary/photos_by?locale=pt_BR. Acesso em: 9 nov. 2024.

19   JUVENTUDE PITAGUARY MONGUBA. Disponível em: https://www.instagram.com/jipita-
guary/. Acesso em 9 nov. 2024.

https://www.instagram.com/imipitaguary/
https://www.instagram.com/imipitaguary/
https://www.instagram.com/imipitaguary/
https://www.facebook.com/museuindigenapitaguary/photos_by?locale=pt_BR
https://www.facebook.com/museuindigenapitaguary/photos_by?locale=pt_BR
https://www.facebook.com/museuindigenapitaguary/photos_by?locale=pt_BR
https://www.instagram.com/jipitaguary/
https://www.instagram.com/jipitaguary/
https://www.instagram.com/jipitaguary/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y)

Foto 5. Foto da exposição Somos todos parentes. 
Fonte: Página do Facebook do Sobrado José Lourenço, 2024.

O museu vivo e a cosmografia Pitaguary

“O museu é tudo isso aqui, desde das tapera antigas, dos troncos 
velhos, da Pedreira dos Encantados [...] da escola até a serra”. Essas 
expressões costumam aparecer, principalmente nas falas de Rosa 
Pitaguary, Clécia Pitaguary, pajé Francilene Pitaguary, pajé Barbosa 
Pitaguary, entre outras pessoas atuantes no movimento dos museus e 
da museologia indígena, ao se referirem ao Museu Indígena Pitaguary.

Na cosmografia (Little, 2001),20 Pitaguary, o território é visto em 
sua totalidade como um espaço ancestral e sagrado que conecta o 
povo Pitaguary aos seus troncos velhos e encantados, bem como 
às suas ptáticas espirituais e culturais. Esse território se configura 
como um museu vivo e dinâmico, que vai além da preservação de 
objetos do passado. Ele é um espaço de evocação de memórias e 
presentificação dos ancestrais e dos encantados, transmissão e 
multiplicação dos saberes e da cultura Pitaguary, onde passado e 
presente se entrelaçam no cultivo de memórias coletivas que sus-
tentam a identidade Pitaguary.

20   Utilizamos o conceito cosmografia a partir de Little (2001), onde “cosmografia” se consti-
tui como um conjunto de saberes que um grupo étnico ou uma coletividade desenvolve para 
se estabelecer e se manter em seu território.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) Segundo pajé Francilene Pitaguary (2024), o Museu Indígena 

Pitaguary se configura como um lugar de encontro, aprendizado e 
afirmação da identidade Pitaguary, mantendo viva a conexão com 
o território e com os antepassados por meio de práticas cotidianas, 
brincadeiras, rituais e histórias transmitidas de geração para gera-
ção. Ele é um

[…] museu onde nós mesmos contamos a nossa própria história e nós 

mesmos produzimos nossas peças, né? E nós mesmos também afirma-

mos nossa identidade. Então esse museu passou a ser um museu vivo por-

que as crianças, né? Elas passaram a ser parte desse museu. Quando elas 

começam a brincar nos terreiros, como elas começam a trazer memórias 

dos avós. E hoje elas multiplicam, né? Conforme as brincadeiras e outras 

formas também. Além disso, tem a questão também dos mais velhos, como 

guardiões da memória. Então tudo isso faz parte do Museu Indígena, tudo 

isso faz parte do Museu Pitaguary.21

A fala da pajé Francilene Pitaguary exemplifica de forma enten-
dível o conceito de museu vivo como um espaço em que a memória 
é continuamente construída e vivenciada. O brincar das crianças 
no terreiro é uma forma de evocar a memória de seus avós. Deste 
modo, elas se tornam agentes que vivenciam e multiplicam a cul-
tura, enquanto os mais velhos atuam como guardiões da memória, 
compartilhando saberes e experiências com as novas gerações.

O conceito de “museu-vivo” no contexto indígena emerge como 
uma noção central para a compreensão da forma como esses povos 
percebem os museus. Esse conceito foi aprofundado por Gomes 
(2019) a partir das interações entre indígenas e práticas museoló-
gicas, refletindo suas próprias visões e interpretações sobre o que 
constitui um museu. Segundo Gomes:

A ideia de museu indígena como um “museu-vivo” evidenciou-se durante a 

pesquisa como uma noção central e capilar para a concepção que os indí-

genas possuem. O museu-vivo, tendo em vista sua recorrência entre dife-

rentes pessoas e os vários significados que possui, é uma categoria nativa 

que foi sendo construída através das interações dos indígenas envolvidos 

21   Informação verbal de entrevista em 14 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) com as questões museológicas que melhor expressa uma concepção indí-

gena de museu, para a qual convergem as diferentes traduções feitas em 

seus horizontes semânticos. Por conta de sua amplitude, consideramos 

esta noção de museu vivo como uma espécie de categoria “guardachuva”, 

que abarca várias outras e que se relaciona com outras concepções, e por 

isso, a partir dela podemos fazer interlocuções com, as distintas signifi-

cações dadas pelos indígenas aos seus processos museológicos (Gomes, 

2019, p. 654).

Por meio da abordagem de Gomes, o museu-vivo caracteriza-
-se como uma categoria nativa ampla e multifacetada, que possi-
bilita diversos diálogos e traduções semânticas, permitindo que 
os processos museológicos indígenas sejam entendidos em sua 
complexidade. Ao dialogar com o campo da museologia, Gomes se 
aproxima do que Varine (2016) chama de “museologia viva”, numa 
abordagem de museologia praticada nos processos de mobilização 
e resistência de populações nativas. Segundo Varine:

Essa museologia, uma museologia viva, uma museologia ativa, uma museo-

logia de luta, é uma museologia que exerce sobre a terra, sobre a cultura, 

sobre o patrimônio, sobre os objetos, sobre a religião, sobre a memória de 

cada povo. É a museologia como um instrumento de libertação e de nego-

ciação com a sociedade dominante, que enfrentam cada e todos os povos 

indígenas (Varine apud Gomes, 2019, p. 667).

Um museu vivo22 pode ser entendido como um espaço que vai 
além da preservação, englobando a vivência ativa das tradições e a 
integração com o território. Esse tipo de museu se renova constan-
temente, permitindo que o passado seja reinterpretado à luz das 
práticas atuais e perspectivas futuras, com a comunidade como 
protagonista na preservação e no vivenciamento de suas memórias 
coletivas e identidades culturais. Assim, o museu vivo atua como 

22   Esse termo está relacionado aos museus de arte moderna e foi um dos jargões utilizados 
por essas instituições, criadas no período conhecido como pós-guerra, como um conceito 
oposto a museu em sua concepção tradicional, por eles chamado de “tumular”. Junto a esse 
termo, eram comuns também as denominações quarta dimensão e museu-escola, referen-
tes à multiplicidade artística e à difusão dos saberes. Com referência ao modelo de museu 
instaurado pelo Museu de Arte Moderna de Nova York, o abandono da ideia de um museu 
tradicional, pensado apenas como lugar de preservação, guardião da memória e do passado, 
passa a dar lugar à ideia de um museu dinâmico (Lourenço, 1999)



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) um catalisador de transformação social e cultural, promovendo a 

continuidade e a resistência das tradições locais.

O pensamento do pajé Barbosa Pitaguary, ancestral do povo 
Pitaguary, reflete uma visão filosófica e integrada da existência do 
Museu Indígena Pitaguary, na qual o universo inteiro é compreen-
dido como um “museu vivo”, concebido a partir da criação do cos-
mos pelo Grande Espírito. Para ele, o museu não se limita a uma 
construção humana ou a um espaço físico estruturado e institu-
cionalizado, mas abrange tudo o que existe, tangível ou intangí-
vel, narrável ou inenarrável – desde os corpos celestes, os oceanos 
com seus elementos, até o próprio Território Pitaguary, com suas 
pedras, árvores sagradas, nascentes, locais de reza, encantados, 
entre outros.

Na visão do pajé, cada elemento do cosmos é uma peça do 
museu, imbuída de significados e representações de memórias e 
saberes viventes, mas, assim como as peças, o museu não é perma-
nente, pois tudo o que é vivo se transmuta no seu retorno, conforme 
a vontade do Grande Espírito. Nas palavras do pajé Barbosa Pitaguary:

Que o museu, ele começa, justamente, quando o grande espírito cria o pla-

neta, e, de certa forma, o espaço sideral. Porque como você vê o Plutão, você 

vê Marte, quando vê você Vênus, quando você vê o preto, o Sol e a Lua, você vê 

o seu passado […]. Então quando se percebe os buracos negros, as estrelas, 

os meteoros, a gente percebe que são coisas de longe, de um grande museu 

não narrável, às vezes. Mas quando a gente olha também pro nosso mínimo 

bondoso, a gente começa só a andar e percebe que são peças que existiam 

dentro do mar e tão aqui exposto, né? Exposto pra gente, pra gente usar até 

não sei quando. Mas, a gente sabe que poderá a gente perder todas as peças, 

o museu e voltar o grande pai, que é o nosso espírito. Portanto, nós fazemos 

peças do museu, mas para devolver pro nosso grande espírito.23

Em ressonância ao pensamento de pajé Barbosa Pitaguary, 
diante da efemeridade da vida, da transmutação dos pajés e guar-

23   Transcrição da fala do pajé Barbosa Pitaguary na sessão “Troca de saberes e experiências 
entre processos museológicos indígenas no Brasil”, no terceiro dia do II Fórum Nacional de 
Museus Indígenas. O evento ocorreu em Aldeia Mina Grande, na Terra indígena Kapinawá, 
Buíque (PE). Foi gravada por Alexandre Oliveira Gomes e transcrita por Maurício Souza em 18 
de agosto de 2016.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) diões da memória e da iminência de perder seus conhecimentos 

sobre histórias dos encantados e terreiros sagrados, pajé Fran-
cilene Pitaguary24 ressalta a necessidade de utilizar o Museu Indí-
gena Pitaguary como uma ferramenta, para não apenas preservar, 
mas também multiplicar esses saberes.

Em sua lógica, o museu é um espaço ativo de transmissão cul-
tural, no qual os conhecimentos ancestrais podem ser mantidos 
vivos e passados para as próximas gerações. Isso inclui histórias 
dos encantados, da Cobra Grande, dos guardiões espirituais e da 
Mãe d’Água, percebidas não como mitos, mas como histórias vivas 
que continuam a influenciar a vida cotidiana da comunidade. Sua 
preocupação pessoal é evitar que essas histórias se percam com o 
tempo, considerando que são passadas oralmente de geração em 
geração, ao longo de séculos. Nesse sentido, o registro e o vivencia-
mento é um pilar de resistência cultural, contribuindo para a ter-
ritorialidade e reafirmação da identidade Pitaguary. Segundo pajé 
Francilene Pitaguary:

[…] é a questão também das histórias dos encantados, dos terreiros sagra-

dos, então essas memórias também estão sendo perdidas com o tempo. E 

eu vejo que nós precisamos fazer parte também do museu desses saberes 

das Encantarias, mostrando que aquela árvore é sagrada, mostrando que 

aquela pedra ali tem história, tem um mistério, mostrando que aquele rio 

também tem morador, tem mistério, então tudo isso também a gente con-

segue fazer com que o museu guarde e não guarde, mas multiplique esses 

saberes, então a gente vem da sabedoria das nossas avós falando sobre 

um pouco.

Das histórias do Encantado e a gente precisa contar a história da Cobra 

Grande, contar a história dos nossos guardiões, dos nossos troncos velhos 

que permanecem vivos depois da passagem, mas eles ainda permanecem 

no nosso povo. E sobre também outras e outras, a Mãe d’Água, que não são 

histórias folclóricas, mas são histórias vivas, que são o Encantado nosso 

mesmo que existe. […]

Então o Museu Pitaguary traz nessa realidade nossa, da presença do Encan-

tado como algo que permanece e demarca o nosso povo, nosso espaço, 

24   Informação verbal de entrevista em 14 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) nosso lugar. Então isso também, o museu ele vem a somar, porque a maio-

ria das histórias, ela tem mais de 200, 300 anos, já estão passadas de 

filhos, ela é de pai, para neto e aí vai. Então é um pouquinho. Dos pequenos, 

que é Pitaguary25

Diante do exposto, o Museu Indígena Pitaguary, enquanto ele-
mento da cosmografia Pitaguary, transcende a definição tradicio-
nal de museu, assumindo-se como um espaço sagrado que inte-
gra o território, as práticas culturais e a espiritualidade do povo. O 
museu, enquanto um “museu vivo”, que por meio da museologia 
Pitaguary, atua como um espaço de transmissão contínua de sabe-
res, onde passado e presente se entrelaçam por meio das histórias 
dos encantados, rituais e vivências cotidianas, garantindo que as 
tradições e identidades Pitaguary não apenas perdurem, mas se 
multipliquem geração após geração.

A museologia Pitaguary

Na concepção de uma museologia Pitaguary, o museu não se 
encaixa em uma tipologia de museu tradicional ortodoxo, centrado 
nas coleções e no espaço edificado, aos moldes de um modelo euro-
peu do século XVIII. O fazer museológico é moldado pela relação dos 
indígenas com seus antepassados e encantados. Segundo a pajé 
Francilene Pitaguary:

A palavra museu, para o nosso Pitaguary, é uma palavra bem recente, mas 

a forma que a gente trabalha com a museologia é dentro dos nossos ante-

passados […] E dessa forma a gente conseguimos preservar muitas coisas, 

dentro das histórias, costumes e tradições do nosso povo. E uma das for-

mas diferentes de fazer museu é as casas de reza. […] Então para o nosso 

povo Pitaguary, as nossas casas de reza ou as nossas próprias casas, que 

é o que a gente herda dos nossos mais velhos, que é a panela de barro da 

vovó, o cachimbo e outros. […] Então isso é uma forma de fazer museu. [...] 

Então nossas casas praticamente era um museu vivo, porque as nossas 

peças contavam a história do nosso antepassado, dos nossos ancestrais. E 

assim a gente vai passando por gerações. Das escritas de forma diferente, 

25   Informação verbal de entrevista em 14 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) que é ver as pinturas em telhas e outras formas. Então, para nós, Pitaguary, 

o museu é repassado dessa forma26

Desde 2004, lideranças como Rosa Pitaguary e Clécia Pita-
guary, apesar de pouco contato com o campo museológico na época, 
já realizavam exposições de registros e objetos simbólicos da cul-
tura Pitaguary na Casa de Apoio para transmitir às novas gerações 
aspectos sociopolíticos e culturais importantes da trajetória do 
povo Pitaguary. Além de expor aos visitantes da Aldeia uma auto-
narrativa da história e da cultura da etnia.

Essas exposições incluíam registros fotográficos e materiais 
de divulgação que retratavam a história, a cultura e a trajetória 
política da etnia. Segundo Rosa Pitaguary:

O museu… O nosso museu, na verdade... nós começamos a fazer umas expo-

sições na Casa de Apoio. A Casa de Apoio, ela foi construída em 2004 pra 

2005. Quando foi em final de 2005 pra 2006, a gente começou a fazer umas 

exposições, só que na nossa mente jamais passou que o que a gente estava 

fazendo lá fosse uma exposição ligada à museologia, a gente não tinha 

esse entendimento […].27

Foto 6. Foto da Casa de Apoio. Coleção própria, 2018.

26   Informação verbal de entrevista em 14 de outubro de 2024.

27   Depoimento cedido entre 29 de setembro e 26 de outubro de 2018.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) Essas exposições plantaram as bases para o desenvolvimento 

de um museu indígena que funcionasse como um espaço de preser-
vação e comunicação da memória e cultura Pitaguary para a própria 
comunidade e para visitantes externos. Segundo Rosa Pitaguary:

Até que um dia a gente percebeu que tinha que ter um espaço… porque era 

assim… A gente fazia assim; “Monta a exposição…” Montava a exposição, 

ficava lá… “Tal dia vai vir um evento pra ca…” assim assim assim… “Des-

monta a exposição….”, “Guarda tudo…” Ou então “Guarda metade das coi-

sas…”. Vai ter um evento, acontecia o evento. Passava o evento, na semana 

seguinte; “Monta de novo a exposição…”. Então a gente ficava nesse negó-

cio, tira e bota, tira e bota, e a gente percebeu que a gente precisava real-

mente de ter um espaço. Pra fazer, né, pra deixar fixo, um lugar fixo que a 

gente pudesse estar trabalhando aqui.28

A prática da expografia, como um recurso comunicacional e 
didático, visando construir, difundir e promover uma autonarrativa 
da trajetória do povo Pitaguary, bem como suas memórias e práti-
cas culturais, para diferentes públicos, mas principalmente para os 
estudantes das escolas indígenas, reflete um aspecto da “imagina-
ção museal29 Pitaguary”.

Outro aspecto a se destacar é o caráter educativo do MIP e sua 
relação com as escolas indígenas Pitaguary. A integração museu-
-escola cria um ambiente de aprendizagem e transmissão do saber 
que ultrapassa os limites convencionais da sala de aula, englo-
bando o vivenciamento das práticas culturais, espirituais e sabe-
res tradicionais, como a dança do Toré, o uso de plantas medicinais, 
o diálogo com os anciões e a valorização de narrativas ancestrais. 
Segundo pajé Francilene Pitaguary:

Aqui teve muitos habitantes, e eu acho que o museu tem a responsabi-

lidade de documentar a cultura da comunidade. Eu acredito que o povo, 

quando não tem uma história, ele morre um pouco. Então, o museu, hoje, eu 

acho que é certamente a principal ferramenta, junto com as escolas indíge-

nas, para repassar saberes. Nós vivemos muito tempo calados e com medo 

28   Depoimento cedido entre 29 de setembro e 26 de outubro de 2018.

29   Ver: Chagas (2009).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) de repassar nossos saberes para outras pessoas. Hoje, as crianças, mesmo 

trocando nos nossos terreiros, aprendem com a gente a cuidar mais dos 

nossos terreiros dia a dia, mesmo sendo pequena a nossa terra, porque 

não tem mais como plantar mais roçados. É importante a gente contar a 

nossa história, nossas cantigas, fazer nossos rolinhos de papel e mostrar 

como a gente fazia as casas, as festas. A escola não tem gente para contar 

e vivenciar isso, aprender a importância de você manter seu conhecimento 

tradicional…30

No imaginário museal da pajé Francilene Pitaguary (2024), o 
MIP e a museologia indígena também envolvem a pesquisa, produ-
ção e o registro do conhecimento. Na sua concepção, cada Pitaguary 
que concluiu sua licenciatura e cada pesquisador que se dedica ao 
estudo da história e da cultura do povo Pitaguary está contribuindo 
para esse registro essencial e para a resistência cultural do povo. 
Ao incorporar teses acadêmicas e pesquisas de parceiros apoia-
dores, o museu fortalece seu papel como um espaço educativo, de 
produção e difusão de múltiplos conhecimentos. Segundo a pajé 
Francilene Pitaguary:

Além de tudo isso, também aí vêm os registros. Então, além dessas memó-

rias que a gente traz do passado, que um dia pode a gente precisar estar 

afirmando mais ainda, porque o massacre cultural está invadindo nosso 

povo. E aí está sendo mais difícil a gente estar guardando as memórias, e 

às vezes temos que isso possa sumir, pode acabar. Mas, enfim, os museus 

também passam a trazer agora algumas histórias de resistência, como 

foi que o povo Pitaguary começou a se afirmar como o povo nesse século 

agora. Então, o museu também traz essas teses, esse trabalho universi-

tário e tudo. Então, hoje o museu tem outro formato, trazendo o passado, 

a memória, o presente. E aí é onde a gente começa a utilizar não só as 

licenciaturas, mas também essa pesquisa de parceiros e amigos que vêm 

a somar, mostrando que nós existimos e nós permanecemos aqui, firmes.31

Por fim, Francilene Pitaguary, pajé e guardiã da memória do povo 
Pitaguary e mestra da museologia indígena, conclui que a museolo-
gia é um artifício para permanecermos vivos, e incluo que essa vida 

30   Informação verbal de entrevista em 2018.

31   Informação verbal de entrevista concedida em 14 de outubro de 2024. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) só é possível nos museus vivos, comprometidos com a justiça de 

transição, com a garantia dos direitos humanos, direito à memória e 
à terra, em territórios vivos, onde as pessoas possam viver de forma 
digna, autônoma, sustentável e sem exploração desenfreada do meio 
ambiente e seus recursos ou violação de seus direitos.

Então, a museologia, para nós, é algo que, vamos dizer, é uma das armas 

que nos ajudam a permanecer vivos. E isso é necessário: que a gente possa 

estar afirmando mais ainda as nossas histórias, né? Construindo novas for-

mas de comunicação, nossas formas de transformações, mas que isso não 

venha nos prejudicar; que venha somar. Então, a linguagem dos museus 

hoje, presente, dialogando com o museu do passado, que são as casas de 

rezas, que é a nossa roda de fogueira, é uma visão de futuro. Então, o Museu 

Pitaguary, a gente trabalha dentro disso, junto com a nossa juventude, né? 

As crianças e as nossas escolas. Então, é um pouquinho do que é o Museu 

Pitaguary hoje, né, para nós, pajés.32

Conclusão

O Museu Indígena Pitaguary exemplifica a concepção de um 
museu vivo que está diretamente integrado à terra e à cosmografia do 
povo Pitaguary. Mais do que preservar objetos, o MIP é um espaço onde 
as memórias e tradições indígenas são continuamente vivenciadas 
pelas diferentes gerações. As crianças e jovens, ao vivenciarem as prá-
ticas culturais, tornam-se agentes de preservação e multiplicação de 
saberes, enquanto os mais velhos atuam como guardiões da memória.

A resistência territorial, evidenciada na luta contra empreen-
dimentos como a Pedreira Britaboa e na recente demarcação do 
território Pitaguary, é central para a preservação desse patrimônio 
cultural. Por meio de parcerias institucionais e educacionais, o MIP 
fortalece a conexão entre a museologia e a educação comunitária, 
criando um vínculo duradouro entre o museu, a escola e o território.

32   Informação verbal de entrevista concedida em 14 de outubro de 2024.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) O museu indígena, na visão de lideranças como a pajé Fran-

cilene Pitaguary, não é apenas um espaço físico, mas um elemento 
estratégico de afirmação identitária e de proteção contra o apaga-
mento cultural. Ao valorizar histórias e rituais como os dos encan-
tados e da Mãe d’Água, o MIP contribui para que as gerações futuras 
mantenham vivas as memórias e a territorialidade do povo Pita-
guary. Dessa forma, a museologia indígena se torna um caminho 
para a continuidade e a defesa dos direitos culturais e territoriais 
da comunidade Pitaguary, possibilitando que seu legado resista às 
pressões externas e permaneça íntegro para as futuras gerações.

Referências

AZEVEDO, Adelle; ALBUQUERQUE, Cla-
rice; FRANÇA, Roberta (org.). Inventário 
socioambiental do povo Pitaguary. Fortaleza: 
Adelco, 2019. Disponível em: https://adelco.
org.br/wp-content/uploads/2020/01/Livro_
Inventa%CC%81rio_Pitaguari1.pdf. Acesso 
em: 9 nov. 2024.

BARBOSA, Yasmine Martins. O Museu Indí-
gena Pitaguary: proposta de incorporação 
do horto de plantas medicinais na coleção 
museológica. 2019. Dissertação (Mestrado 
em Preservação e Gestão do Patrimônio 
Cultural das Ciências e da Saúde) – Casa de 
Oswaldo Cruz, Fundação Oswaldo Cruz, Rio 
de Janeiro, 2019.

BRASIL. Decreto nº 1.775, de 8 de janeiro de 
1996. Dispõe sobre o procedimento adminis-
trativo de demarcação das terras indígenas e 
dá outras providências. Brasília: Presidência 
da República, 1996. Disponível em: https://
www.planalto.gov.br/ccivi l _03/decreto/
d1775.htm. Acesso em: 9 nov. 2024.

BRASIL. Ministério da Justiça. Portaria nº 
2.366, de 15 de dezembro de 2006. Declara 
de posse permanente do grupo indígena 
Pitaguary a Terra Indígena Pitaguary. Brasília: 
Ministério da Justiça, 2006. Disponível em: 

https://www.normasbrasil.com.br/norma/
portaria-2366-2006_198383.html. Acesso 
em: 16 nov. 2025.

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de 
Saúde Indígena. Plano Distrital de Saúde Indí-
gena – DSEI Ceará, 2024-2027. Fortaleza: 
Ministério da Saúde, 2024. Disponível em: 
https://www.gov.br/saude/pt-br/composi-
cao/sesai/planos-distritais-2024-2027/pla-
no-distrital-ceara. Acesso em: 23 nov. 2025.

BRASIL. Decreto nº 12.582, de 6 de agosto 
de 2025. Homologa a demarcação adminis-
trativa da terra indígena Pitaguary, localizada 
nos Municípios de Maracanaú, Pacatuba e 
Maranguape, Estado do Ceará. Brasília: Pre-
sidência da República, 2025a. Disponível 
em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_
ato2023-2026/2025/decreto/d12582.htm. 
Acesso em 2 out. 2025.

BRASIL. Ministério da Saúde inaugura duas 
novas Unidades Básicas de Saúde Indígena 
no Ceará. Gov.br, Brasília, 20 ago. 2025b. 
Disponível em: https://www.gov.br/casaci-
vil/pt-br/assuntos/noticias/2025/agosto/
ministerio-da-saude-inaugura-duas-novas-
-unidades-basicas-de-saude-indigena-no-
-ceara. Acesso em: 5 out. 2025.

https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2020/01/Livro_Inventa%CC%81rio_Pitaguari1.pdf
https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2020/01/Livro_Inventa%CC%81rio_Pitaguari1.pdf
https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2020/01/Livro_Inventa%CC%81rio_Pitaguari1.pdf
https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2020/01/Livro_Inventa%CC%81rio_Pitaguari1.pdf
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d1775.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d1775.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d1775.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/d1775.htm
https://www.normasbrasil.com.br/norma/portaria-2366-2006_198383.html
https://www.normasbrasil.com.br/norma/portaria-2366-2006_198383.html
https://www.gov.br/saude/pt-br/composicao/sesai/planos-distritais-2024-2027/plano-distrital-ceara
https://www.gov.br/saude/pt-br/composicao/sesai/planos-distritais-2024-2027/plano-distrital-ceara
https://www.gov.br/saude/pt-br/composicao/sesai/planos-distritais-2024-2027/plano-distrital-ceara
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2025/decreto/d12582.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2025/decreto/d12582.htm
https://www.gov.br/casacivil/pt-br/assuntos/noticias/2025/agosto/ministerio-da-saude-inaugura-duas-novas-unidades-basicas-de-saude-indigena-no-ceara
https://www.gov.br/casacivil/pt-br/assuntos/noticias/2025/agosto/ministerio-da-saude-inaugura-duas-novas-unidades-basicas-de-saude-indigena-no-ceara
https://www.gov.br/casacivil/pt-br/assuntos/noticias/2025/agosto/ministerio-da-saude-inaugura-duas-novas-unidades-basicas-de-saude-indigena-no-ceara
https://www.gov.br/casacivil/pt-br/assuntos/noticias/2025/agosto/ministerio-da-saude-inaugura-duas-novas-unidades-basicas-de-saude-indigena-no-ceara
https://www.gov.br/casacivil/pt-br/assuntos/noticias/2025/agosto/ministerio-da-saude-inaugura-duas-novas-unidades-basicas-de-saude-indigena-no-ceara
https://www.gov.br/casacivil/pt-br/assuntos/noticias/2025/agosto/ministerio-da-saude-inaugura-duas-novas-unidades-basicas-de-saude-indigena-no-ceara


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y) 3, p. 20 e 21. Brasília: Ibram, 2011. Disponível 

em: https://www.gov.br/museus/pt-br/assun-
tos/fomento-e-financiamento/editais-de-
-fomentos-e-financiamento/editais-2011/
premio-pontos-de-memoria-2011/lista-de-
-habilitados-no-edital-n9-retificacao-pon-
tos-de-memoria. Acesso em: 28 out. 2024.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2022.

LEAL, Caroline. Área do território Pitaguary a 
ser reintegrada à posse de pedreira pertence 
à União. [Entrevista concedida a] Renato San-
tana. Conselho Indigenista Missionário, 2017. 
Disponível em: https://cimi.org.br/2017/11/
area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reinte-
grada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-u-
niao/. Acesso em: 4 out. 2025.

LITTLE, Paul E. Amazonia: territorial 
struggles on perennial frontiers. Baltimore: 
Johns Hopkins University Press, 2001.

LOURENÇO, Maria Cecília França. Museus 
acolhem moderno. São Paulo: EdUSP, 1999.

LYRA, Joani Silvana Capiberibe de. Resumo 
do relatório de identificação e delimitação 
da terra indígena Pitaguary. In: FUNDA-
ÇÃO NACIONAL DOS POVOS INDÍGENAS. 
Levantamento fundiário e laudos de vistoria 
e avaliação com fotos. Fortaleza: Funai, 1998. 

MAGALHÃES, Eloi dos Santos. Aldeia! 
Aldeia!: a formação histórica do grupo 
Pitaguary e o ritual do toré. Dissertação 
(Mestrado em Sociologia) – Universidade 
Federal do Ceará, Fortaleza, 2007. Dispo-
nível em: https://repositorio.ufc.br/handle/
riufc/24561. Acesso em: 9 nov. 2024.

MOVIMENTO INDÍGENA DO CEARÁ. 
Situação dos povos indígenas do Ceará. 
Fortaleza: Adelco, [202-]. Disponível 
em: https://adelco.org.br/wp-content/

CHAGAS, Mario de Souza. A imagina-
ção museal: museu, memória e poder em 
Gustavo Barroso, Gilberto Freyre e Darcy 
Ribeiro. Rio de Janeiro: MinC; Ibram, 2009. 
Disponível em: https://pesquisa.bvsalud.
org/portal/resource/pt/bps-1834. Acesso 
em: 2 nov. 2024.

DEFENSORIA PÚBLICA DA UNIÃO. Demar-
cação física de terra indígena da comunidade 
Pitaguary inicia no Ceará. Brasília: Defenso-
ria Pública da União, [2024?]. Disponível em: 
https://direitoshumanos.dpu.def.br/demar-
cacao-fisica-de-terra-indigena-da-comu-
nidade-pitaguary-inicia-no-ceara/. Acesso 
em: 9 nov. 2024.

FIOCRUZ. Mapa de conflitos e injustiça 
ambiental em saúde no Brasil – ICICT/FIO-
CRUZ. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2019. Dis-
ponível em: https://mapadeconflitos.ensp.
fiocruz.br/conflito/ce-pedreira-da-empresa-
-britaboa-ameaca-indios-pitaguary-em-for-
taleza/. Acesso em: 9 de novembro de 2024.

GALDINO, Lúcio Keury Almeida. Os cami-
nhos da territorialidade da etnia Pitaguary: 
o caso da aldeia Monguba no município 
de Pacatuba no Ceará. Dissertação (Mes-
trado em Geografia) – Universidade Fede-
ral do Ceará, Fortaleza, 2007. Disponí-
vel em: https://repositorio.ufc.br/handle/
riufc/8062. Acesso em: 9 nov. 2024.

GOMES, Alexandre Oliveira. Museus indíge-
nas, mobilizações étnicas e cosmopolíticas 
da memória: um estudo antropológico. 2019. 
Tese (Doutorado em Antropologia) – Uni-
versidade Federal de Pernambuco, Recife, 
2019. Disponível em: https://repositorio.
ufpe.br/handle/123456789/36806. Acesso 
em: 9 nov. 2024.

INSTITUTO BRASILEIRO DE MUSEUS. Prê-
mio Pontos de Memória 2011: lista de habili-
tados. Retificação publicada no Diário Oficial 
da União, de 7 de dezembro de 2011, Seção 

https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/fomento-e-financiamento/editais-de-fomentos-e-financiamento/editais-2011/premio-pontos-de-memoria-2011/lista-de-habilitados-no-edital-n9-retificacao-pontos-de-memoria
https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/fomento-e-financiamento/editais-de-fomentos-e-financiamento/editais-2011/premio-pontos-de-memoria-2011/lista-de-habilitados-no-edital-n9-retificacao-pontos-de-memoria
https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/fomento-e-financiamento/editais-de-fomentos-e-financiamento/editais-2011/premio-pontos-de-memoria-2011/lista-de-habilitados-no-edital-n9-retificacao-pontos-de-memoria
https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/fomento-e-financiamento/editais-de-fomentos-e-financiamento/editais-2011/premio-pontos-de-memoria-2011/lista-de-habilitados-no-edital-n9-retificacao-pontos-de-memoria
https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/fomento-e-financiamento/editais-de-fomentos-e-financiamento/editais-2011/premio-pontos-de-memoria-2011/lista-de-habilitados-no-edital-n9-retificacao-pontos-de-memoria
https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/fomento-e-financiamento/editais-de-fomentos-e-financiamento/editais-2011/premio-pontos-de-memoria-2011/lista-de-habilitados-no-edital-n9-retificacao-pontos-de-memoria
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/24561
https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/24561
https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2019/08/Livro_Diagn%C3%B3stico.pdf
https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2019/08/Livro_Diagn%C3%B3stico.pdf
https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/bps-1834
https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/bps-1834
https://direitoshumanos.dpu.def.br/demarcacao-fisica-de-terra-indigena-da-comunidade-pitaguary-inicia-no-ceara/
https://direitoshumanos.dpu.def.br/demarcacao-fisica-de-terra-indigena-da-comunidade-pitaguary-inicia-no-ceara/
https://direitoshumanos.dpu.def.br/demarcacao-fisica-de-terra-indigena-da-comunidade-pitaguary-inicia-no-ceara/
https://direitoshumanos.dpu.def.br/demarcacao-fisica-de-terra-indigena-da-comunidade-pitaguary-inicia-no-ceara/
https://mapadeconflitos.ensp.fiocruz.br/conflito/ce-pedreira-da-empresa-britaboa-ameaca-indios-pitaguary-em-fortaleza/
https://mapadeconflitos.ensp.fiocruz.br/conflito/ce-pedreira-da-empresa-britaboa-ameaca-indios-pitaguary-em-fortaleza/
https://mapadeconflitos.ensp.fiocruz.br/conflito/ce-pedreira-da-empresa-britaboa-ameaca-indios-pitaguary-em-fortaleza/
https://mapadeconflitos.ensp.fiocruz.br/conflito/ce-pedreira-da-empresa-britaboa-ameaca-indios-pitaguary-em-fortaleza/
https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/8062
https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/8062
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/36806
https://repositorio.ufpe.br/handle/123456789/36806


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 29/29

“O
 M

us
eu

 P
it

ag
ua

ry
 é

 t
ud

o 
is

so
 a

qu
i”

 –
 o

 M
us

eu
 In

dí
ge

na
 P

it
ag

ua
ry

 e
 a

 t
er

ri
to

ri
al

id
ad

e 
P

it
ag

ua
ry

  
Ya

sm
in

e 
M

ar
tin

s 
B

ar
bo

sa
 • 

Fr
an

ci
le

ne
 P

ita
gu

ar
y 

• R
os

a 
da

 S
ilv

a 
So

us
a 

(R
os

a 
P

ita
gu

ar
y)

<<  Voltar ao início

uploads/2019/08/Livro_Diagn%C3%B3s-
tico.pdf. Acesso em: 9 nov. 2024.

PINHEIRO, Joceny de Deus. Arte de contar, 
exercício de rememorar: história, memória e 
narrativa dos índios Pitaguary. Dissertação 
(Mestrado em Sociologia) – Universidade 
Federal do Ceará, Fortaleza, 2002. Dispo-
nível em: https://repositorio.ufc.br/handle/
riufc/1462. Acesso em: 9 nov. 2024.

SANTANA, Renato. Área do território Pita-
guary a ser reintegrada à posse de pedreira 
pertence à União. Conselho Indigenista Mis-
sionário, 2017. Disponível em: https://cimi.org.
br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-
-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-per-
tence-a-uniao/. Acesso em: 23 nov. 2025.

SANTOS, Julyanna. Governo do Ceará 
avança na demarcação da terra indígena 
Pitaguary com instalação de marcos físicos. 
Portal do governo do estado do Ceará, 4 out. 
2024. Disponível em: https://www.ceara.gov.
br/2024/10/04/governo-do-ceara-avanca-
-na-demarcacao-da-terra-indigena-pita-
guary-com-instalacao-dos-marcos-fisicos/. 
Acesso em: 9 nov. de 2024.

VARINE, Hugues de. Depoimento visual. In: 
FÓRUM NACIONAL DE MUSEUS INDÍGE-
NAS, 1., 2016. Contém respostas a questões 
sobre museus indígenas elaboradas por Ale-
xandre Oliveira Gomes. [S. l.]: [S. n], 2016. 

Yasmine Martins Barbosa | Doutoranda em Museologia e Patrimônio no Programa de Pós-Gra-
duação em Museologia e Patrimônio da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro em 
parceria com o Museu de Astronomia e Ciências Afins (PPG-MUS Unirio/Mast). Mestra em Pre-
servação e Gestão do Patrimônio Cultural das Ciências e da Saúde, pela Casa de Oswaldo Cruz/
Fundação Oswaldo Cruz (PPGPAT COC-Fiocruz). Museóloga do Museu do Ceará/Secretaria 
da Cultura do Ceará. E-mail: yasmine.barbosa@secult.ce.gov.br. Currículo Lattes: http://lattes.
cnpq.br/5441303969970864. | Orcid: https://orcid.org/0009-0001-5123-1998. 

Francilene Pitaguary | Graduada em Licenciatura Intercultural Indígena pela Universidade 
Federal do Ceará. Pajé do Povo Pitaguary, Curadora da exposição de saúde indígena do 
Museu da Vida/Fundação Oswaldo Cruz. Curadora e palestrante de museus indígenas. E-mail: 
pajefrancilenepitaguary@gmail.com. | Orcid: https://orcid.org/0009-0006-6489-8608. 

Rosa da Silva Sousa (Rosa Pitaguary) | Graduanda em Antropologia pela Universidade da 
Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, coordenadora de políticas públicas para 
os povos indígenas da Secretaria dos Povos Indígenas do Ceará. Coordenadora do Museu 
Indígena Pitaguary, mestra da Museologia Indígena. E-mail: rosa.silva@povosindigenas.
ce.gov.br. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/2973213636898199. | Orcid: https://orcid.
org/0009-0004-6697-467.

https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2019/08/Livro_Diagn%C3%B3stico.pdf
https://adelco.org.br/wp-content/uploads/2019/08/Livro_Diagn%C3%B3stico.pdf
https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/1462
https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/1462
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://cimi.org.br/2017/11/area-do-territorio-pitaguary-a-ser-reintegrada-a-posse-de-pedreira-pertence-a-uniao/
https://www.ceara.gov.br/2024/10/04/governo-do-ceara-avanca-na-demarcacao-da-terra-indigena-pitaguary-com-instalacao-dos-marcos-fisicos/
https://www.ceara.gov.br/2024/10/04/governo-do-ceara-avanca-na-demarcacao-da-terra-indigena-pitaguary-com-instalacao-dos-marcos-fisicos/
https://www.ceara.gov.br/2024/10/04/governo-do-ceara-avanca-na-demarcacao-da-terra-indigena-pitaguary-com-instalacao-dos-marcos-fisicos/
https://www.ceara.gov.br/2024/10/04/governo-do-ceara-avanca-na-demarcacao-da-terra-indigena-pitaguary-com-instalacao-dos-marcos-fisicos/

	_GoBack
	_heading=h.11az6k3p015e
	_Hlk214880345
	_Hlk214826904
	_heading=h.mrr4064wyvkm
	_heading=h.mrr4064wyvkm
	_Hlk214829130

