
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/33

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na Da política indigenista aos museus indígenas
Notas sobre as questões emergentes entre povos indígenas, 
memória e museus no Brasil República
From indigenist policy to indigenous museums: notes on emerging issues among 
indigenous peoples, memory, and museums in the Brazilian Republic

Recebido em: 29/10/2024
Aprovado em: 29/07/2025 

RESUMO

Nos últimos anos, a relação entre povos indí-
genas, memória e museus no Brasil passou por 
transformações significativas, envolvendo novas 
questões museológicas. O artigo analisa a trajetó-
ria dessas transformações, desde a política indi-
genista republicana até a atual indigenização dos 
museus. Esse processo inclui a descolonização 
dos museus e a criação de museus indígenas, que 
funcionam como espaços de atuação cosmopolí-
tica, afirmação étnica e fortalecimento cultural. A 
pesquisa, de natureza qualitativa e interdiscipli-
nar, tem como base a investigação bibliográfica, 
documental e o trabalho de campo desenvolvido 
entre 2013 e 2024. Os resultados revelam um pro-
cesso de descolonização e pluralização da mu-
seologia brasileira, em que os museus indígenas 
tensionam o conceito eurocêntrico de museu e 
desafiam narrativas hegemônicas, configurando-
-se como espaços de resistência, educação dife-
renciada, transmissão de saberes e construção de 
futuros, embora enfrentem desafios epistemoló-
gicos, de sustentabilidade e de gestão.

Palavras-chave: Museus indígenas; descolonização; 
povos indígenas; museologia indígena.

ABSTRACT

In recent years, the relationship between Indige-
nous peoples, memory, and museums in Brazil has 
undergone significant transformations, involving 
new museological issues. This article analyzes 
the trajectory of these transformations, from re-
publican indigenist policies to the current indig-
enization of museums. This process includes the 
decolonization of museums and the creation of 
Indigenous museums, which function as spaces 
of cosmopolitical action, ethnic affirmation, and 
cultural strengthening. The research, qualitative 
and interdisciplinary in nature, is based on biblio-
graphic and documentary investigation, as well as 
fieldwork conducted between 2013 and 2024. The 
results reveal a process of decolonization and plu-
ralization of Brazilian museology, in which Indige-
nous museums challenge the Eurocentric concept 
of the museum and confront hegemonic narratives, 
establishing themselves as spaces of resistance, 
differentiated education, knowledge transmission, 
and future-making, while facing epistemological, 
sustainability, and management challenges.

Keywords: Indigenous museums; decolonization; in-
digenous people; indigenous museology.

João Paulo Vieira Neto 

Eliete da Silva Pereira

Sobre os autores >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra Introdução

Nos últimos anos, no Brasil, as relações entre povos indíge-
nas e museus reconfiguram-se em novas questões museológicas, 
políticas e culturais. O exercício de descolonização dos museus, a 
apropriação dos processos museológicos por parte dessas popu-
lações, a criação de seus museus indígenas enquanto espaços de 
articulação política, afirmação étnica e fortalecimento cultural são 
expressões notórias desses tempos.

No intuito de traçar uma genealogia (Foucault, 1992)1 dessa 
inserção dos indígenas nos museus no Brasil República (Carvalho, 
2005),2 este artigo desdobra-se em dois momentos: a) as primei-
ras décadas republicanas, o surgimento da política indigenista e 
a criação do Museu do Índio, em 1953, como ponto de virada da 
inclusão dos modos indígenas contemporâneos como patrimônio 
cultural brasileiro, reinventando o lugar e as estéticas indígenas 
nas exposições museográficas até então existentes; e b) o Brasil 
contemporâneo, pós-redemocratização, da crescente indigeniza-
ção dos museus – com as exposições colaborativas e a participa-
ção indígena nos museus tradicionais – aos museus dos indígenas, 
inaugurando uma nova era de aparecimento de inúmeras tipologias 
de experiências museais protagonizadas por indígenas, e a articu-
lação da Rede Indígena de Memória e Museologia Social. 

A elaboração deste artigo resulta de um percurso investigativo 
de longa duração, desenvolvido entre 2013 e 2024, período no qual 

1   O enfoque genealógico inspirado em Michel Foucault baseia-se na ativação de saberes des-
contínuos. Compreende-se, portanto, que esse método de investigação é aplicado ao estudo 
da emergência de configurações singulares de sujeitos, objetos e significações nas relações 
de poder, expressivas nas práticas discursivas e não discursivas. Neste artigo, a genealogia é 
acionada como uma perspectiva, ou melhor, uma disposição estratégica para selecionar as 
rupturas (descontinuidades) das transformações das relações entre povos indígenas do Brasil 
e os museus. Tais transformações emergentes tensionam, sobretudo, os modos pelos quais 
esses povos foram representados nesses espaços museais.

2   O período da República no Brasil, iniciado em 1889, caracteriza-se por sucessivas trans-
formações políticas, econômicas e sociais, da Primeira República às redemocratizações do 
século XX, ao Brasil contemporâneo. Conforme José Murilo de Carvalho (2005), trata-se de 
um processo de construção da cidadania marcado por exclusões e avanços. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra os autores3 atuaram junto a processos museológicos indígenas no 

Brasil, exercendo papéis diversos como pesquisadores, assesso-
res técnicos, indigenistas e colaboradores em redes de memória 
e museologia social. A natureza deste estudo é, portanto, qualita-
tiva e interdisciplinar, articulando referenciais e procedimentos 
oriundos da história, da antropologia e da museologia, de modo a 
compreender a complexidade das relações entre povos indígenas, 
memória e instituições museológicas no Brasil contemporâneo.

Dessa forma, o corpus empírico do trabalho foi construído a 
partir da conjugação de diferentes estratégias metodológicas. A pri-
meira delas consistiu em uma pesquisa bibliográfica e documental, 
realizada em acervos institucionais, teses, dissertações, relatórios 
técnicos e publicações especializadas, além da produção crítica 
indígena recente. Tal levantamento permitiu delinear a genealogia 
histórica da política indigenista e sua relação com os museus, bem 
como mapear a emergência de iniciativas museológicas protagoni-
zadas pelos povos indígenas ao longo do Brasil República.

A segunda estratégia metodológica ancorou-se no trabalho de 
campo dos autores por meio de consultorias, produção de relató-
rios e observação participante em múltiplos contextos sociocultu-
rais e políticos vinculados às práticas museológicas indígenas no 
Brasil. A inserção dos autores em contextos de mobilização coletiva 
foi igualmente central para o mapeamento de iniciativas indígenas 
no campo museal. A pesquisa acompanhou o processo de articu-
lação e consolidação da Rede Indígena de Memória e Museologia 
Social, criada em 2014, e participou ativamente de seus três encon-
tros nacionais: o I Fórum Nacional de Museus Indígenas, realizado 

3   João Paulo Vieira atua desde 2006 como assessor de processos museológicos de base 
comunitária que originou a Rede de Museus Indígenas no Ceará, ampliando sua atuação a 
partir de 2012 junto à Rede Indígena de Memória e Museologia Social do Brasil, no âmbito 
da qual tem desenvolvido assessorias técnicas continuadas, processos formativos e pesqui-
sas colaborativas em diversas experiências museológicas indígenas em diferentes regiões do 
país. Eliete Pereira, por sua vez, foi consultora de memória indígena no âmbito do Programa 
Pontos de Memória do Instituto Brasileiro de Museus, Ibram, entre 2015 e 2016, contribuindo 
para o acompanhamento, a implementação, a consolidação e a articulação em rede dessas 
iniciativas, junto com a colaboração e assessoria de construção de metodologias participa-
tivas e interculturais voltadas à valorização dos acervos e memórias dos povos indígenas em 
interface com a cultura digital.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra em 2015 no Museu Indígena dos Kanindé, na Aldeia Fernandes, 

município de Aratuba (CE); o II Fórum Nacional, ocorrido em 2016 na 
Aldeia Mina Grande, território do povo Kapinawá, em Buíque (PE); e 
o III Fórum Nacional, promovido em 2017 na comunidade de Nazaré, 
no município de Lagoa de São Francisco (PI), território dos povos 
Tabajara e Tapuyo-Itamaraty. Esses espaços de articulação permi-
tiram sistematizar debates e reflexões coletivas produzidas pelos 
próprios indígenas sobre os sentidos e desafios dos processos de 
musealização em seus territórios.

Para além dos encontros nacionais, participamos ainda de 
diversos eventos estaduais e regionais, que se configuraram 
como espaços privilegiados de observação, diálogo e produção 
de conhecimento. Entre eles, destacam-se: o I Fórum Estadual de 
Museus Indígenas do Ceará, realizado em 2015 na Aldeia Fernan-
des, território do povo Kanindé, no município de Aratuba (CE); o 
II Fórum, ocorrido em 2016 na Aldeia Encantada, Terra Indígena 
Jenipapo Kanindé, no município de Aquiraz; o III Fórum, realizado 
em setembro de 2018 na Aldeia Jucás, Terra Indígena Serra das 
Matas, em Monsenhor Tabosa; e o IV Fórum de Museus Indígenas 
do Ceará, realizado em 2023 na Aldeia Munguba, Terra Indígena 
Pitaguary, município de Pacatuba.

É importante mencionar ainda a participação em encontros de 
museus indígenas realizados nos estados de Pernambuco e São Paulo, 
além de seminários e oficinas de formação museológica promovidos 
pelo Programa Pontos de Memória (2014-2016), do Instituto Brasileiro 
de Museus (Ibram). Essas ocasiões se constituíram como instâncias 
fundamentais de intercâmbio de saberes e de produção coletiva de 
conhecimentos, possibilitando uma aproximação mais profunda às 
cosmologias, epistemologias e ontologias que orientam e fundamen-
tam as práticas museológicas indígenas contemporâneas.

As informações coletadas foram interpretadas à luz de refe-
renciais teóricos clássicos e contemporâneos, que tratam da colo-
nialidade dos saberes, dos processos de patrimonialização e das 
epistemologias indígenas, articulando-os com categorias analíti-
cas produzidas pelos próprios povos indígenas em seus processos 
de autorrepresentação. O enfoque analítico privilegiou a compreen-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra são geral de como as cosmologias, as ontologias e os regimes de 

memória próprios a cada povo informam suas práticas museoló-
gicas e moldam suas estratégias de apropriação, tradução e res-
significação dos museus enquanto dispositivos políticos, culturais 
e espirituais. Portanto, por uma questão de escopo e espaço, não 
aprofundamos a análise de casos específicos dos museus e de ini-
ciativas museológicas indígenas. 

O levantamento de experiências apresentado na segunda parte 
deste artigo obedeceu aos critérios de seleção dos casos identifica-
dos. Foram priorizaradas experiências conduzidas diretamente por 
povos indígenas ou em parceria com suas organizações represen-
tativas, com especial atenção àquelas que evidenciam processos 
de autonomia, autogestão e elaboração de narrativas próprias. 

Por fim, é fundamental assinalar as limitações inerentes a este 
trabalho. Embora o levantamento realizado seja amplo e represen-
tativo, não houve a pretensão de abarcar a totalidade das experiên-
cias existentes no território nacional, dada sua vasta extensão e 
diversidade. O estudo se concentrou, portanto, nas iniciativas com 
as quais foi possível estabelecer contato direto, e em que houve 
tanto o acesso a dados como envolvimento político e afetivo dos 
autores. Tais delimitações, contudo, não comprometem a sistema-
tização dos dados nem a análise proposta, mas indicam a neces-
sidade de pesquisas complementares que possam ampliar e apro-
fundar o panorama aqui apresentado.

Primeiras décadas da era republicana: política 
indigenista e museus 

A política indigenista adotada nas primeiras décadas da Repú-
blica, em muito pouco tempo, diferiu dos princípios normativos, 
administrativos e de controle da mão de obra nativa já empregados 
desde os primórdios da colonização no Brasil. Agora, legitimados 
pela consigna positivista de “ordem e progresso”, primavam pela 
intensificação do processo de integração, civilização e expropria-
ção dos territórios indígenas para o povoamento e a consolidação 
da sonhada nação brasileira.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra Da aliança entre setores da elite militar do Exército e grandes pro-

prietários agrários, sobretudo os ricos cafeicultores do oeste paulista, 
culminou o golpe que derrubou a Monarquia e proclamou a República 
no Brasil, em 1889. Diante da nova conjuntura política, buscou-se ins-
tituir um projeto de integração e desenvolvimento nacional que aten-
desse tanto aos interesses econômicos de expansão agrícola quanto 
à proteção e ocupação das fronteiras remotas, principalmente as da 
região amazônica, as quais, desde a Guerra do Paraguai (1865-1870), 
foram consideradas entre as mais vulneráveis do país.

Uma das estratégias para a implementação do referido projeto 
foi a instalação de ramais de linhas telegráficas que ligariam os 
centros urbanos às regiões mais distantes do território nacional 
por meio da criação da Comissão Construtora de Linhas Telegráfi-
cas de Mato Grosso. Para comandar os trabalhos, foi nomeado, no 
ano de 1900, o engenheiro militar Cândido Mariano da Silva Rondon, 
cujo nome posteriormente notabilizou um conjunto de expedições 
conhecidas como “Comissão Rondon”. Adeptos do pensamento 
positivista e evolucionista, Rondon e importantes setores das For-
ças Armadas acreditavam na “perspectiva do progresso técnico 
científico” como instrumento imprescindível para a “construção da 
nação” e a “manutenção da ordem pública”. Defendiam que, ao lado 
das ferrovias e rodovias, o telégrafo elétrico seria um eficiente meio 
de comunicação, capaz de levar “a palavra e a ordem para todo o 
território nacional, tornando-se visível e atuante o poder e a autori-
dade do governo da República” (Maciel, 1999, p. 169).

Buscando impulsionar o desenvolvimento econômico, a 
Comissão Construtora de Linhas Telegráficas de Mato Grosso abriu 
estradas em áreas remotas, favorecendo a ocupação e a coloniza-
ção da região por meio da criação de vilas e povoados e da instala-
ção de postos militares avançados. Todo esse trabalho contou com 
a colaboração da mão de obra indígena, afinal, segundo os ideais 
positivistas, após “amansados” e “civilizados”, os indígenas tor-
nar-se-iam habilidosos “trabalhadores nacionais”. 

Diversos rituais cívicos foram adotados pelos militares que 
chefiavam a Comissão Telegráfica com o objetivo de “civilizar” os 
indígenas e introduzir neles um sentimento de pertencimento ao 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra Estado nacional e a uma consciência cívico-patriótica. Entre as 

novas tradições e rotinas adotadas, destacamos o hasteamento e 
a reverência obrigatória à nova bandeira republicana, cerimônias 
para ouvir e cantar o Hino Nacional, bem como o culto à memória 
dos heróis e das efemérides da nacionalidade nos acampamentos 
e aldeias (Maciel, 1999; Oliveira; Freire, 2006).

Além da criação de vilas e povoados, da abertura de estradas e 
pontes e da construção das linhas e estações telegráficas, cabia tam-
bém à comissão realizar a medição das terras e produzir topografias, 
mapas e levantamentos minuciosos das regiões desconhecidas por 
meio de uma ampla documentação científica do território. Nesses 
desbravamentos dos territórios até então ignotos, expropriavam-se 
memórias, culturas e saberes dos povos nativos e lhes imprimiam 
novas denominações e cartografias como estratégias de legitimação 
e conquista. Nomes e referências indígenas de rios, serras e lugares 
eram substituídos por nomenclaturas que homenageavam heróis e 
efemérides republicanos. Conforme Laura Antunes Maciel (Maciel, 
1999), João Pacheco de Oliveira e Carlos Augusto da Rocha Freire (Oli-
veira; Freire, 2006), a colonização intencionalmente apagou a memó-
ria e os vestígios culturais dos povos indígenas em seus territórios, 
reescrevendo a história com novos mapas e nomes.

Tive a inspiração de crismar o Caiamo-doguê-itugo-botuie [rio de ponta de 

flecha de caiapó, em bororo] com o nome do Fundador da República, apro-

ximando a majestosa grandeza de ambos. Declarei solenemente perante os 

companheiros de construção, entre os quais alguns índios: “quando a cons-

trução chegar a este rio, passará ele a chamar-se Benjamin Constant”. Encon-

tramos o rio Festa da Bandeira, nome que déramos às águas de uma cabeceira 

por nós descoberta a 19 de novembro de 1912. [...] Segundo a correta informação 

Nhambiquaras – que denominavam Carumicharu – [esse rio] desembocava no 

rio da Dúvida (Viveiros apud Maciel, 1999, p. 172. Grifos nossos). 

Em 1908, Rondon criou uma seção de História Natural e, para 
dela fazer parte, convidou profissionais e cientistas das mais reno-
madas instituições nacionais de pesquisa, como o Museu Nacio-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra nal e o Museu Paulista.4 Para Maciel, a preocupação de Rondon em 

reunir profissionais de renome nacional nos trabalhos da Comis-
são seria a de fomentar o “caráter científico” necessário para dar a 
legitimidade que ainda faltava ao projeto positivista republicano, 
bem como ao inventário produzido “sobre as potencialidades exis-
tentes no interior do Brasil desconhecido”, cabendo posteriormente 
às empresas e aos indivíduos a sua exploração (Maciel, 1999, p. 179).

Desse modo, foram produzidas inúmeras pesquisas sobre os 
povos indígenas, seus costumes, modos de vida e produção, festas 
e rituais. Foram realizados registros sonoros, de lendas e cantos, 
registradas línguas, medidas antropométricas, realizados “censos” 
populacionais, coletados artefatos da cultura material, além de 
mostras de plantas, animais e minerais. 

Coube ao Museu Nacional a guarda de todo o acervo natural, 
arqueológico e etnográfico coletado durante os trabalhos da comis-
são, bem como sua posterior análise, catalogação e divulgação 
científica por meio de exposições, publicações, palestras e confe-
rências. Profissionais do Museu Nacional também participaram ati-
vamente dos debates públicos da nascente república, muitas vezes 
respaldando e referendando as teses positivistas e evolucionistas 
da Comissão Rondon sobre a questão indígena e a maneira pela 
qual a cultura material poderia nos apresentar um panorama dos 
estágios evolutivos de civilização aos quais os indígenas estavam 
submetidos no projeto de construção da nação (Maciel, 1999, p. 179).

Posteriormente, parte desse acervo, principalmente amostras 
duplicadas das coleções formadas por Roquette-Pinto no contexto 
da Comissão Rondon, foram redirecionadas para outros museus bra-

4   “Entre esses profissionais e ‘cientistas’ estavam os botânicos Frederico Carlos Hoehne, do 
Museu Paulista, que acompanhou a Comissão de 1908-18, e João Geraldo Kuhlmann desde 
1914; Alípio de Miranda Ribeiro, professor do Museu Nacional e zoólogo da Comissão entre os 
anos de 1908-10; Roquette-Pinto, professor de Antropologia do Museu Nacional, tendo sido 
também seu diretor (1926-36); além de ter contado com a participação de outros colabora-
dores, do porte, por exemplo, de Adolfo Lutz e Oswaldo Cruz” (Maciel, 1999, p. 172).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra sileiros e estrangeiros, como o Museu Goeldi, no Pará, o Museu Pau-

lista, em São Paulo (1918), e o Museu de La Plana, na Argentina (1916).5 

Esse, no entanto, não foi um caso isolado, e é possível encon-
trar semelhanças na formação de diversos acervos etnográficos 
aqui e no exterior. Formar coleções de objetos para o estudo de 
diferentes culturas foi uma prática corriqueira no surgimento da 
antropologia como campo de conhecimento no Brasil no século XIX, 
bem como sua indissociável relação com os denominados museus 
de ciências e museus etnográficos, que, no período, eram as insti-
tuições de atuação dos primeiros antropólogos no país. Ancorados 
nas teorias evolucionistas, esses profissionais acreditavam que os 
povos indígenas estavam fadados à extinção e, portanto, suas cul-
turas e instituições estariam em vias de desaparecimento. Desse 
modo, “apreender o exótico era, antes de tudo, salvar o que irre-
mediavelmente iria se perder” (Abreu, 2008, p. 124). Nas narrativas 
produzidas, os povos indígenas eram vistos “apenas como objetos 
de pesquisa”, “objetos de conhecimento”, “outros passivos de um 
discurso científico” (Abreu, 2008, p. 124).

Nesse contexto, poderíamos afirmar que a questão central que 
fundamentou a discussão sobre a constituição de uma política 
indigenista nas primeiras décadas da República girou em torno da 
capacidade de “pacificação”, “integração” e “evolução” dos povos 
indígenas para se tornarem trabalhadores nacionais e/ou produ-
tores de mercadorias às economias regionais em expansão. Com 
essa finalidade, foi proposta a criação de uma agência indigenista 
do Estado, que pudesse: 

5   “As primeiras remessas dos objetos dessa coleção ocorreram no ano de 1916, para o Museu 
de La Plata, na Argentina. Em 1918, seguiram-se remessas para o Museu Goeldi, no Pará, para 
o Museu Paulista, em São Paulo, e para a República Argentina, sem a especificação do museu 
destinatário. Ainda em 1918, uma coleção foi remetida à Europa com o fim explícito de per-
muta. Em 1920, o rei da Bélgica, visitando o Museu Nacional, levou uma parte. Em 1921, a 
Escola Normal de Artes e Ofícios Wenceslau Braz, no Rio de Janeiro, e museus norte-ame-
ricanos receberam coleções por meio da atuação de Berta Lutz, que havia sido enviada para 
aquele país com o intuito de estudar o papel educativo dos museus norte-americanos. Em 
1922, mais uma vez com a intermediação de Lutz, aos museus norte-americanos foram des-
tinados objetos. E, em 1926, foi a vez da delegação da antiga Tchecoslováquia. Depois disso, 
novas saídas somente ocorreram em 1957, para o Instituto de Neurologia, e em 1971, à Escola 
de Comunicação do Ministério do Exército” (Santos, 2019, p. 44). 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra a) estabelecer a convivência pacífica com os índios; b) agir para garantir 

a sobrevivência física dos povos indígenas; c) fazer os índios adotarem 

gradualmente hábitos “civilizados”; d) influir de forma “amistosa” sobre 

a vida indígena; e) fixar o índio à terra; f) contribuir para o povoamento do 

interior do Brasil; g) poder acessar ou produzir bens econômicos nas terras 

dos índios; h) usar a força de trabalho indígena para aumentar a produ-

tividade agrícola; i) fortalecer o sentimento indígena de pertencer a uma 

nação (Oliveira; Freire, 2006, p. 113). 

Criado em 20 de junho de 1910 pelo Decreto nº 8.072, o Serviço 
de Proteção aos Índios e Localização de Trabalhadores Nacionais 
(SPILTN) foi o primeiro organismo estatal dedicado à promoção de 
uma política indigenista de caráter puramente laico. Sua idealiza-
ção se deu a partir de uma rede de relações que ligava os integran-
tes do então “Ministério da Agricultura, Indústria e Comércio (Maic), 
do Apostolado Positivista e do Museu Nacional” (Souza Lima apud 
Oliveira, 2006, p. 112). Pela experiência acumulada e competência 
demostrada nos trabalhos junto à Comissão Telegráfica e à questão 
indígena, Cândido Rondon foi nomeado o chefe do novo órgão indi-
genista que ele próprio idealizou. Em 1918, mediante a Lei nº 3.454, 
o SPILTN passa a ser denominado somente Serviço de Proteção aos 
Índios (SPI).

Nas décadas seguintes, o Serviço de Proteção aos Índios (SPI) 
passou por uma série de contingenciamentos orçamentários e rees-
truturações administrativas. Do Ministério da Agricultura, Indús-
tria e Comércio, o SPI foi para o Ministério do Trabalho (1930-1934) 
e, em seguida, para o Ministério da Guerra (1934-1939), como órgão 
vinculado à Inspetoria de Fronteiras. Somente em 1942, teve seu 
Regimento Interno aprovado e, com ele, foi sancionada a criação 
da sua Sessão de Estudos (SE), setor responsável a partir de então 
pela realização das “pesquisas etnológicas e linguísticas, registros 
cinematográficos e sonográficos, todos os aspectos das culturas 
indígenas” (Paula; Gomes apud Chagas, 2009, p. 167). 

É desse período também o ingresso de profissionais especia-
listas nos campos da etnografia e antropologia que, em um futuro 
breve, assumiriam postos-chave na direção do SPI. O antropólogo 
Darcy Ribeiro, por exemplo, foi contratado em 1947 para chefiar 
a Seção de Estudos e implementar um conjunto de medidas que 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra visavam fortalecer no órgão ações de pesquisas sobre as culturas 

indígenas e incrementar o intercâmbio e as relações com diversas 
instituições nacionais e internacionais. Dentre as inúmeras cola-
borações de Darcy Ribeiro ao SPI, destacamos a criação, em 19 de 
abril de 1953, do Museu do Índio, “um museu moderno em termos 
museográficos, mas, ao mesmo tempo, desalinhado com o discurso 
museológico das oligarquias e que se colocava claramente a favor 
da ‘causa indígena’” (Paula; Gomes apud Chagas, 2009, p. 167).6 

O Museu do Índio (MI), idealizado pela figura multifacetada de 
Darcy Ribeiro (Corrêa, 1988), consagra uma política indigenista no 
pós-Guerra que compreendia “a cultura dos grupos indígenas como 
de grande importância para a formação do país” (Farias, 2008, p. 
67). Além disso, o MI visava “combater preconceitos e estereótipos 
relativos aos grupos indígenas, recuperar a história indígena que 
estava perdida e apresentar aos outros brasileiros esses brasileiros 
desconhecidos, esquecidos e oprimidos” (Farias, 2008, p. 67) .

Dessa forma, o Museu do Índio7 nasceu como uma instituição 
de preservação e promoção do patrimônio cultural indígena e tor-
nou-se, assim, um singular espaço de mediação entre indígenas 
e sociedade nacional, pelos aspectos de semelhança entre indíge-
nas e não indígenas ressaltados nas exposições e nas ações edu-
cativas. Desde a sua criação, valorizou-se o ponto de vista estético 
das coleções, lançando uma nova perspectiva voltada à percepção 
da alteridade e de relação entre as culturas, com destaque para a 
singularidade de determinado objeto e a inclusão de um novo ele-
mento de mediação: o “explicador”, pessoa treinada para trabalhar 
com o público visitante, condutor de uma leitura da exposição, com 
ênfase nas semelhanças entre indígenas e brancos, no intuito de 
desfazer os equívocos que levavam ao preconceito (Farias, 2008). 

6   Para mais informações sobre a criação do Museu do Índio e a imaginação museal de Darcy 
Ribeiro, ver Chagas (2009).

7   O Museu do Índio é uma instituição federal ligada à Fundação Nacional do Índio e tem 
atualmente um acervo constituído de 17.981 peças etnográficas e 15.121 publicações nacionais 
e estrangeiras. Além disso, é responsável por um trabalho de digitalização de seu acervo, de 
833.221 registros textuais, que datam a partir do século XIX, e de ampla e diversificada docu-
mentação audiovisual, em sua maioria produzida pelos próprios índios. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra Nos últimos anos, destaca-se o trabalho pioneiro do MI na 

interlocução com os povos indígenas, especialmente em suas expo-
sições temporárias. Um exemplo notável é a exposição No caminho 
das miçangas – um mundo que se faz de contas, realizada em 2015 sob 
a curadoria da antropóloga Els Lagrou, na qual diferentes povos 
indígenas participaram da produção das peças exibidas.

Outro destaque é a criação do Acervo Digital Etnográfico dos 
Povos Indígenas no Brasil, um repositório on-line que reúne 20 mil 
itens de 150 povos indígenas, permitindo o acesso e o comparti-
lhamento de valiosos elementos da cultura e história indígenas. O 
museu mantém também o Portal Japiim,8 desenvolvido pelo Pro-
jeto de Documentação de Línguas Indígenas (ProDoclin), que abriga 
dicionários multimídia dessas línguas.

Recentemente, o museu, agora denominado Museu Nacional 
dos Povos Indígenas, reabriu suas portas parcialmente, após um 
longo período fechado ao público devido ao sucateamento. Sua rea-
bertura se dá sob a direção de Fernanda Kaingáng, a primeira indí-
gena a ocupar a gestão.

Brasil contemporâneo: da indigenização dos 
museus aos museus dos indígenas

Se a criação do Museu do Índio, atualmente Museu Nacional dos 
Povos Indígenas, idealizado por Darcy Ribeiro, foi pioneira na cons-
trução de uma nova narrativa museológica sobre os povos indíge-
nas do país, em contraste com a imagem estereotipada de povos 
circunscritos ao passado nacional exaustivamente ressaltada nos 
museus tradicionais, nos últimos anos, esse lugar de representação 
dos povos indígenas vem sendo largamente contestado pelo cres-
cente protagonismo desses povos na apropriação desses espaços.

Assim como os povos indígenas no país são diversos entre si, 
por suas línguas, modos de vida e cosmologias, a forma como a 
memória e os museus se tornaram novas referências da atuação 

8   Para saber mais informações, acessar: https://japiim.museudoindio.gov.br/. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra indígena contemporânea condiz com as especificidades de seus 

contextos e de suas relações com o Estado (políticas públicas de 
memória) e as instituições científicas (museus, universidades etc.). 

Ao serem arrastados para um tempo histórico genocida, tor-
nou-se um marco decisivo para os povos indígenas a grande mobi-
lização e luta pelos seus direitos na Constituição de 1988, na qual 
se garantiu o reconhecimento de suas especificidades culturais e 
seus direitos originários às terras que tradicionalmente ocupavam. 
Ao longo do Brasil República, no período de redemocratização (1985-), 
o protagonismo indígena inaugura o Tempo dos Direitos (Almeida; 
Cruz, 2017, p. 3)9 e, a partir do final dos anos de 1980, surge o pri-
meiro museu indígena organizado e gerido pelos Ticunas, o Museu 
Magüta, na cidade de Benjamin Constant, no estado do Amazonas. 

Em 1995, é inaugurado o Museu Indígena Kanindé, em Aratuba 
(CE), assim como a experiência Ticuna, resultado da mobilização 
do movimento indígena, mas, no caso cearense, a organização do 
museu ocorreu concomitantemente ao processo de mobilização 
pelo reconhecimento da identidade indígena. Essas experiências 
marcam, em diferentes situações, a luta desses povos por uma 
memória coletiva e uma compreensão do museu como estratégia 
de resistência nas arenas políticas interétnicas. 

No final dos anos 2000, no contexto das políticas culturais de 
memória e da emergência de experiências audiovisuais indígenas, 
ao lado da preocupação de preservação da cultura e da memória viva, 
surge o Centro de Documentação Digital – Casa de Cultura Mawo, do 
povo Ikpeng, do Parque Indígena do Xingu (MT), composto por um 
banco de dados digital e um núcleo de produção audiovisual (Pereira, 
2018). Ainda que não reivindique a seu espaço a categoria “museu 
indígena”, os Ikpeng assinalam a preocupação em registrar e salva-
guardar seus cantos, ritos e imagens para as novas gerações.

9   O povo Huni Kuin (Kaxinawá), do Acre, assim como a historiografia regional do Acre, deli-
neia a história indígena em cinco grandes tempos: “o tempo das malocas (antes do contato), 
o tempo das correrias (meados do séc. XIX), o tempo do cativeiro (XIX e XX), o tempo dos 
direitos (década de 70, do séc. XX) e o tempo do governo dos índios (década de 90 do século 
XX até os dias atuais)” (Almeida; Cruz, [2026?], p. 3).  



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra O fenômeno recente no Brasil de alguns povos indígenas rei-

vindicarem os museus como formas de deslocação discursiva e 
positivação de suas diferenças estabelece um contradiscurso 
assentado nas operações identitárias e museológicas/museográ-
ficas: colecionamento, acervo, exposição etc. Não só. Atualmente 
os museus, para esses povos, apresentam-se como o lugar de uma 
atuação política indígena mais profunda que se manifesta em torno 
do debate da reparação histórica do “pacto do esbulho”.  10 Essa 
expressão, desenvolvida pela intelectual e artista indígena Daiara 
Tukano, denuncia a histórica exploração e apropriação de patrimô-
nios culturais indígenas por museus ao redor do mundo. Essa prá-
tica, segundo Tukano, configura um pacto implícito entre institui-
ções museológicas e as antigas potências coloniais, que permitiu 
a retirada de objetos sagrados e artefatos de seus contextos origi-
nais, sem o consentimento das comunidades indígenas. Ao expor 
esses objetos em museus, as narrativas coloniais são perpetuadas, 
descontextualizando e desvalorizando os bens culturais indígenas. 
Essa prática silencia as vozes indígenas, viola a espiritualidade das 
comunidades e impede a restituição desses objetos a seus legíti-
mos proprietários. O conceito do “pacto do esbulho” é fundamen-
tal para visibilizar essas injustiças históricas, empoderar os povos 
indígenas e exigir a transformação das práticas museológicas. Por-
tanto, a reparação histórica passa por uma análise indígena crítica 
da constituição dos acervos etnográficos, indo além da repatriação 
dos seus objetos.

Certamente esse acontecimento vem sendo estudado com 
atenção por pesquisadores indígenas e não indígenas (Cury, 2016; 
Cury; Vasconcellos, 2012; Gomes, 2014) e acena para a indigeniza-
ção dos museus (Roca, 2015) e para o controle dele de suas repre-
sentações culturais. Trata-se, portanto, da perspectiva de agência 
indígena na abordagem do museu, que se manifesta na criação de 
museus indígenas, museus comunitários, geridos por eles, e na (re)
qualificação de coleções – a participação dos indígenas nos proces-
sos de estudo das coleções cujo processo promove “novas formas 

10   Palestra intitulada “Patrimônios indígenas e museus: o pacto do esbulho” realizada por 
Daiara Tukano no dia 6 de novembro de 2024 na Universidade de São Paulo. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra de construção de conhecimento museológico que coloca os indíge-

nas como protagonistas do e no museu” (Cury, 2017, p. 88).

Para Marília X. Cury (2017, p. 87), “o museu vem se instrumen-
talizando com ações colaborativas para a indigenização da insti-
tuição, descolonizando-a. Isso alcança tanto o modelo clássico de 
museu quanto o museu indígena, mesmo que de formas distintas, 
mas complementares”. A prática de descolonização nos museus 
tradicionais ainda é um desafio, realizado pontualmente em expo-
sições que envolvem a reclassificação do acervo, um longo processo 
colaborativo e autonarrativo.

A emergente participação indígena nos museus tradicionais 
e o advento de museus indígenas, bem como de centros de docu-
mentação e casas de cultura, indicam a preocupação desses povos 
para a construção de uma autonarrativa sobre seus patrimônios, 
memórias e histórias sociais. Esse envolvimento das comunidades 
indígenas em projetos de construção de espaços específicos que 
representem as suas culturas vem acompanhado de uma consciên-
cia sobre a importância de se preservarem seus ritos, saberes, faze-
res. O modo pelo qual essas experiências traduzem seus repertó-
rios culturais, ou melhor, como comunicam as suas especificidades, 
nos parece algo que merece atenção, porque, à primeira vista, são 
reveladoras de modos próprios, em certa medida, ecológicos e rela-
cionais de interação com os humanos e extra-humanos (animais, 
plantas, espíritos, objetos etc.). 

Tais modos específicos podem ser lidos pela noção de uma 
atuação cosmopolítica da memória que, segundo Alexandre Gomes, 
sugere que

a ativação de processos de rememoração, de ressignificação do passado e 

de construção da memória que acontecem nas interações entre diferentes 

sujeitos e grupos sociais, humanos e não humanos de diferentes matizes, 

envolvidos nas atividades dos museus indígenas (Gomes, 2019, p. 182). 

A memória é prerrogativa de todas as coletividades, uma noção 
referente ao ato das sociedades de comunicar as suas particulari-
dades no tempo, portanto é uma construção individual e coletiva de 
identidades. É seletiva, por isso também é feita de esquecimentos 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra (Nora, 1993). A memória é social, mas não exclusivamente humana, 

porque a transmissão daquilo que se busca lembrar depende de 
fatores técnicos, sejam eles corporais (dependente dos sentidos), 
sejam aqueles diretamente associados às tecnologias de comuni-
cação e informação. Sendo assim, a memória é um ato resultado de 
um emaranhado de relações entre pessoas (humanos) e não huma-
nos (objetos, coisas etc.).

A complexidade dos pensamentos, saberes e práticas simbóli-
cas indígenas escapa da designação histórico-colonial que insiste 
em lhes impregnar um lugar comum. As iniciativas de memória 
promovidas por esses povos correspondem a um momento impor-
tante de reflexão coletiva sobre os processos de intensa transfor-
mação cultural aos quais estão submetidos, desde a perda de seus 
elementos culturais distintivos (a língua e a prática de rituais, fes-
tas etc.), até as dificuldades de transmissão dos conhecimentos 
dos velhos (guardiões natos dos saberes orais de seus povos) para 
os jovens e as crianças, bem como a continuidade de práticas cul-
turais tradicionais. Ao mesmo tempo, para os povos indígenas que 
já não possuem esses elementos, o espaço coletivo do museu se 
transforma em um lugar fundamental de afirmação cultural.

Inúmeros são os museus indígenas e espaços de memória 
criados nos últimos anos, sendo, portanto, um grande desafio esta-
belecer uma linha do tempo, ainda que possamos identificar os pri-
meiros: o Museu Magüta (1988), povo Ticuna, em Benjamin Cons-
tant (AM); o Museu Indígena Kanindé (1995), situado em Aratuba 
(CE) (2005); o Memorial Cacique Perna-de-Pau (2005), povo Tapeba, 
em Caucaia (CE); o Oca da Memória, iniciativa dos povos Kalabaça 
e Tabajara (2007), em Poranga (CE); Kuahí – Museu dos Povos Indí-
genas do Oiapoque (AP) (2007), com a participação dos Karipuna, 
Palikur, Galibi Marworno e Galibi Kalinã (Cury, 2017; Vieira Neto; 
Gomes, 2009).

A relação a seguir de museus indígenas e de iniciativas museoló-
gicas, elaborada por meio das pesquisas de Suzy Santos (2017), apre-
sentadas por Marília Xavier Cury (2017), de Eliete Pereira (2016) e de 
Alexandre Gomes (2019) e atualizada pelos presentes autores, indica a 
capilaridade de tais experiências, com destaque para o Nordeste.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra

Estado Nome Povo Aldeia / TI Cidade Ano

AC

Ponto de Cultura 
Novo Tempo Bena 
Xina Bena – Centro
de Memórias

Huni Kuin, 
Kaxinawá

Aldeia São 
Joaquim Jordão s/d

AP

Museu Kuahí dos 
Povos Indígenas do 
Oiapoque

Karipuna, 
Palikur, Galibi 
Marworno
e Galibi Kalinã

Oiapoque 2007

Núcleos Museoló-
gicos Indígenas do 
Amapá

Santana s/d

AM

Museu Magüta Ticuna Benjamin
Constant

1988-
1991

Museu Vivo Casa Cul-
tural Povo Kokama Kokama Tabatinga 2006

BA
Museu Virtual Muka 
Mukaú – Portal da
Cultura Viva Pataxó

Pataxó Aldeia Velha Porto Seguro 2008

CE

Memorial Tapeba Ca-
cique Perna de
Pau

Tapeba Aldeia Pon-
te Caucaia 2005

Museu dos Kariri do
Crato Kariri Aldeia Poço 

Dantas Crato s/d

Memorial dos Povos 
Indígenas Vicente 
Kariri 

Kariri Aldeia Ma-
ratoan Crateús 2023

Museu Vivo das Mar-
recas Kariri Kariri

Aldeia Mar-
recas e Qui-
taíus

Lavras da 
Mangabeira s/d

Museu Cabaça de
Colo Potiguara Aldeia Ja-

cinto
Monsenhor
Tabosa 2010

Museu Indígena
Casa do João de 
Barro

Gavião Aldeia Boa 
Vista

Monsenhor 
Tabosa 2013

Museu Indígena Maria 
Firmino de
Melo

Potiguara Aldeia Tou-
rão

Monsenhor 
Tabosa 2010

[Museu Indígena] Se-
bastiana Rodrigues de 
Pinho

Potiguara, 
Gavião, Taba-
jara e Tubiba-
Tapuia

Sede do 
município 
de Monse-
nhor Tabosa

Monsenhor 
Tabosa 2014

Museu Indígena Poty-
gatapuia

Potiguara, 
Gavião, Taba-
jara e Tubiba-
Tapuia

Aldeia Mun-
do Novo

Monsenhor 
Tabosa 2010



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra

CE

Museu Indígena Casa 
de Taipa Tabajara

Aldeia Olho 
d’Água dos 
Canuto

Monsenhor 
Tabosa 2014

Museu Indígena Ce-
dro dos Cassimiros Tabajara Aldeia Olho 

D’Aguinha
Monsenhor 
Tabosa 2020

Museu Indígena Poty-
guara de Jucás Potiguara Aldeia Ju-

cás
Monsenhor 
Tabosa 2012

Museu Indígena Alto 
do Bode Potiguara Aldeia Vila 

Nova
Monsenhor 
Tabosa 2018

Museu Indígena Oca 
de Taipa Potiguara Aldeia Pas-

sagem
Monsenhor 
Tabosa 2018

Museu Indígena Regi-
na da Conceição Tabajara Aldeia Ra-

jado
Monsenhor 
Tabosa 2018

Museu Indígena do
Povo Anacé Anacé Aldeia Ja-

puara Caucaia
Em
forma-
ção

Museu Indígena Jeni-
papo-Kanindé

Jenipapo- 
Kanindé

Aldeia La-
goa da En-
cantada

Aquiraz 2010

Museu Indígena
Kanindé Kanindé Aldeia

Fernandes Aratuba 1995

Museu dos Encanta-
dos Kanindé Aldeia Ga-

meleira Canindé 2024

Eyêê Kafuba - Casa 
da Memória

Karão-Jagua-
ribaras

Aldeia 
Kalembre 
Feijão

Aratuba 2023

Museu Indígena Pita-
guary Pitaguary

Aldeias
Monguba e 
Pacatuba, 
TI

Monguba e 
Pacatuba 2016

Museu Indígena Tre-
membé Tremembé

Aldeia da 
Praia, Área 
Indígena
Tremembé

Praia de Al-
mofala, Ita-
rema

2015

Oca da Memória Kalabaça e
Tabajara

Aldeia Um-
buranas Poranga 2007

Ponto de Cultura 
Tabajara de Quite-
rianópolis

Tabajara Aldeia Fi-
délis

Quiterianó-
polis 2014

Museu Indígena 
Tereza Karir

Kariri Aldeia Ma-
ratoan

s/d

Memorial Rosa Suza-
na | Centro de Cultura 
e Memória Tremembé

Tremembé

Terra In-
dígena 
Córrego 
João 
Pereira

Itarema 2024



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra

Memorial Pajé José 
Ferreira do Nascimen-
to | Centro de Cultura 
e Memória Tremembé 

Tremembé

Terra Indí-
gena Tre-
membé de 
Queimadas

Acaraú 2024

Oca da Memória An-
cestral Tremembé Aldeia São 

José Itapipoca 2025

ES

Memorial Tupinikim
Ka’arondarapé Tupiniquim

Terra Indí-
gena Caiei-
ras Velhas

Aracruz s/d

Ponto de Memória
Ywu Porã Guarani Aracruz s/d

Ponto de Memória
Cerâmica Tupiniquim Tupiniquim Aracruz s/d

MT

Casa de Cultura Mawo 
– Centro de Forma-
ção, Pesquisa, Regis-
tro e Divulgação da
Cultura Ikpeng

Ikpeng Aldeia Moy-
gu

Parque In-
dígena do 
Xingu

2009

Museu Comunitário 
e Centro de Cultura 
Xavante de
Sangradouro

Xavante

Aldeia Xa-
vante de 
Sangradou-
ro

Primavera do 
Leste 2005

Museu Comunitário e 
Centro de Cultura
Bororo de Meruri

Bororo
Aldeia Bo-
roro de
Meruri

General Car-
neiro 2001

Museu Rosa Bororo Bororo Rondonó-
polis 1988

MS

Museu da Escola Indí-
gena Guateka – Mar-
çal de Souza

Kaiowá
Guarani
Terena

Aldeia Ja-
guapiru, 
Reserva 
Indígena de 
Dourados

Dourados s/d

PR Centro de Memória
e Cultura Kaingang Kaingang Tamarana 2016 (?)

PE

Casa de Memória do 
Tronco Velho Panka-
raru

Pankararu
Aldeia Brejo 
dos Padres, 
TI Pankararu

Tacaratu 2009

Centro Espírita de 
Preto Velho Canzuá 
do Velho Xangô

Quilombo 
Indígena
Tiririca dos 
Crioulos

Carnaubeira 
da Penha s/d

Memorial Cacique
Xikão Xukuru

Xukuru de
Ororubá Pesqueira s/d

Museu Kapinawá da 
Mina Grande Kapinawá Aldeia Mina 

Grande
Catimbau, 
Buíque 2016

Museu Kapinawá do 
Malhador Kapinawá Aldeia Ma-

lhador Buíque 2018

Museu Kapinawá do 
Colorau Kapinawá Aldeia Co-

lorau Buíque 2018



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra

Museu-Escola Povo 
Pankararu Pankararu

Aldeia Brejo 
dos Padres, 
TI
Pankararu

Tacaratu 2011-
2012

Museu Comunitário 
Indígena Pipipã Ibimirim 2007

Museu Comunitário
e Territorial Fulni-ô Fulni-ô Águas Belas

Em
forma-
ção

Museu do Futebol

Quilombo In-
dígena Tiririca 
dos
Crioulos

Carnaubeira 
da Penha 1998

PI Museu Indígena Anízia 
Maria

Tabajara e 
Tapuyo-Ita-
maraty
de Nazaré

Comunidade 
de Nazaré,  
Lagos de 
São
Francisco

s/d

RN

Museu do Índio Luí-
za Cantofa e Centro 
Histórico-Cultural 
Tapuias Paiacus da 
Lagoa do Apodi

Tapuias e 
Paiacus Apodi s/d

RS

Espaço Pâvañh de 
Memória, Pesquisas, 
Produção e
Formação Indígena

Kaingang e 
Guarani TI Nonoaí Nonoaí 2008

RO Museu Paiter A Soe Paiter-Suruí
Aldeia Gãp-
gir, TI 7 de 
Setembro

Cacoal 2016

SP

Casa da Cultura
Kariri Kariri Jundiaí s/d

Museu Akam Oran
Krenak Krenak TI Vanuíre Arco-Íris 2015

Museu Wowkriwig Kaingang TI Vanuíre Arco-Íris 2015

Museu Dois Povos
Uma Luta

Kaingang e
Terena TI Icatu Braúna

Em
forma-
ção

Museu Guarani Nhan-
dewa

Guarani 
Nhandewa

Aldeia
Nimuenda-
ju, TI Ara-
ribá

Avaí 2017

Museu das Culturas 
Indígenas

Guarani entre 
outros (ges-
tão compar-
tilhada com 
o Estado de 
São Paulo)

São Paulo 2022

TO
Iny Heto – Museu dos 
Povos Indígenas
da Ilha do Bananal

Javaé e Karajá Formoso do 
Araguaia 2010

Fonte: Santos, 2017; Cury, 2017; Gomes, 2019; autores.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra Nesse sentido, principalmente no contexto das políticas cultu-

rais de memória11 dos últimos quinze anos, os povos indígenas bra-
sileiros, com suas especificidades, vêm atuando em diversas inicia-
tivas que correspondem às apropriações que eles realizam no campo 
da memória, da salvaguarda e das performances das suas culturas. Por 
exemplo, ao se apropriarem da noção de “cultura”, no sentido operado 
pela antropologia, esses povos reinterpretam suas particularidades 
perante a sociedade nacional, reinventando-as e reelaborando-as por 
meio de uma série de insígnias distintivas aprazíveis ao léxico da fun-
ção identitária da memória (Cunha, 2009), o que nos alerta quanto 
às especificidades e aos contrastes das categorias nativas, que repre-
sentam, ao mesmo tempo, o exercício tradutório deles de expressão 
da heterogeneidade existente em suas cosmologias quanto aos senti-
dos empregados de tempo, de memória, de pessoa, de corpo etc.

Sendo assim, os efeitos da patrimonialização das culturas 
indígenas lançam novos desafios para esses grupos, para os quais 
seus conhecimentos possuem um notório caráter corpóreo. Pelo 
fato de o conhecimento residir no corpo, este não pode ser disso-
ciado do seu conhecedor, o que dificulta a transmissão de conhe-
cimento coletivo, que envolve pessoas e coisas, seres e saberes, 
numa dinâmica intensa de relações (Souza, 2010; Cunha, 2014). 

Tais apropriações são acompanhadas igualmente de reflexões 
sobre os significados e sentidos desses espaços para esses povos. 
Nas palavras de Cícero Pereira, liderança indígena Kanindé de Ara-
tuba (CE), o museu, para o seu povo, é: 

a história que tinha lá atrás, é o que a gente tem aqui. O museu pros Kanindé 

é vida. Nós gostamos do museu do tanto que a gente gosta dos pais da 

gente, porque aí tem um pouco do retrato, da imagem de tudo. Tem a ima-

gem do peba, do pote que foi feito antigamente, tudo ali foi um retrato dos 

nossos antepassados, retrato de quem construiu aquela história (Santos, 

2016, p. 156). 

11   Políticas de memória realizadas pelo Estado brasileiro nos últimos anos, vide a participação 
indígena em catorze projetos apresentados por organizações indígenas e indigenistas aos 
editais públicos do programa Pontos de Memória do Ibram, registrados em 2016. Devido às 
mobilizações dos movimentos indígenas, na esfera estadual, as secretarias de Cultura vêm 
fomentando iniciativas indígenas no âmbito da preservação da cultura e do patrimônio. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra Referência de contiguidade da história deles, o museu res-

ponde pela extensão existencial do grupo, tornando-se também, 
segundo Suzenalson Santos (2016), liderança Kanindé, um espaço 
de pesquisa associado à educação indígena diferenciada.

Contribuições indígenas para a museologia 

Os museus indígenas, quando existentes nas aldeias, funcio-
nam como centros de documentação onde é possível encontrar um 
conjunto de informações sistematizadas. Desse modo, adquirem 
paulatinamente uma importante função pedagógica e colaboram 
na construção de ações educativas e de transmissão de conheci-
mento em parceria com as lideranças tradicionais (pajés, xamãs, 
caciques, anciões etc.) e escolas indígenas. Estas, muitas vezes 
não possuem materiais didáticos apropriados, e os museus indí-
genas tornam-se lugares propícios para a realização da educação 
diferenciada e intercultural, ao possibilitar múltiplas leituras sobre 
a historicidade, a memória e a cosmovisão desses grupos.

Na construção desses espaços museológicos, há um deslo-
camento do lugar de onde o discurso é construído, e os indígenas 
assumem um claro posicionamento perante a construção social da 
memória. Ressignificam, à sua maneira, os diversos sentidos incor-
porados aos objetos, aos lugares, aos saberes e aos seres pertencen-
tes aos seus universos cosmológicos. A representação de si levada a 
cabo nos espaços museais indígenas inverte, portanto, a lógica colo-
nialista de uma suposta autoridade etnográfica de outrem, possibi-
litando aos próprios indígenas a construção de significados e repre-
sentações sobre si, seus patrimônios e referências culturais.

Na museologia, o estudo das questões indígenas vem acom-
panhado do (re)posicionamento da “nova museologia”12 ou, mais 

12   A “nova museologia” tem como marco a Mesa de Santiago no Chile (1972), a mudança de 
perspectiva dos museus de “espaços tradicionais de afirmação da civilização ocidental” para 
espaço de transformação e desenvolvimento social, portanto, a centralidade da memória e 
da cultura para o pleno exercício da cidadania, isto é, em que a museologia exerça um papel 
central na ação social, em que o museu seja compreendido enquanto prática e processo social 
e cultural, seja apreendido, utilizado e reinventado para promover reflexão crítica, protago-
nismo social e melhores condições de vida a todos. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra recentemente, da “museologia social” (Chagas; Gouveia, 2014),13 

que se constituiu como um movimento epistemológico e político, 
crítico às ações museológicas formais e aos espaços consagra-
dos e tradicionais dos museus, que não abarcavam os processos 
protagonizados por esses setores historicamente marginalizados. 
Surgem daí os museus comunitários, os ecomuseus, os museus 
de território, entre outras tipologias baseadas nas relações entre 
território, patrimônio cultural e sociedade, processos relacionais 
mais articulados organicamente com os seus contextos sociais, 
sensíveis e abertos, capazes de tornar mais plurais os espaços e as 
ações museais (Chagas, 2002; Vieira Neto, 2009).

Atualmente, as questões indígenas e os museus14 vêm deli-
neando uma série de indagações no âmbito da museologia, de como 
as culturas indígenas podem participar ativamente dos processos 
de musealização, o emergente protagonismo indígena nos espaços 
dos museus, a contribuição deles para a museologia, efetivando 

13   Para Mario Chagas e Inês Gouveia (2014, p. 17), a “museologia social” traz uma ruptura 
nos paradigmas dos museus: “Quando falamos em museu social e museologia social, esta-
mos nos referindo a compromissos éticos, especialmente no que diz respeito às suas dimen-
sões científicas, políticas e poéticas; estamos afirmando, radicalmente, a diferença entre uma 
museologia de ancoragem conservadora, burguesa, neoliberal, capitalista e uma museolo-
gia de perspectiva libertária; estamos reconhecendo que durante muito tempo, pelo menos 
desde a primeira metade do século XIX até a primeira metade do século XX, predominou no 
mundo ocidental uma prática de memória, patrimônio e museu inteiramente comprometida 
com a defesa dos valores das aristocracias, das oligarquias, das classes e religiões dominantes 
e dominadoras. A museologia social, na perspectiva aqui apresentada, está comprometida 
com a redução das injustiças e desigualdades sociais; com o combate aos preconceitos; com 
a melhoria da qualidade de vida coletiva; com o fortalecimento da dignidade e da coesão 
social; com a utilização do poder da memória, do patrimônio e do museu a favor das comuni-
dades populares, dos povos indígenas e quilombolas, dos movimentos sociais, incluindo aí o 
movimento LGBT, o MST e outros”.

14   É também o nome dos encontros anuais do evento Encontro Paulista de Questões Indíge-
nas e Museus, realizados desde 2012 no Museu Índia Vanuíre, na cidade de Tupã (São Paulo), 
associados aos seminários Museus, Identidades e Patrimônio Cultural, eventos que são um 
importante momento de reflexão sobre essas questões e contam com a participação de pes-
quisadores indígenas e não indígenas envolvidos com a temática. Além da promoção do debate 
sobre a cultura indígena e os processos de musealização, o evento publica os artigos dos parti-
cipantes e as falas indígenas em formato e-book, disponível gratuitamente na internet.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra o potencial de desconstruir as imagens tradicionais sobre esses 

povos nos espaços expositivos e de criar formas comunicacionais 
capazes de expressar suas memórias (Cury, 2015; Cury; Vasconcel-
los, 2012). 

Um exemplo do que essa relação entre povos indígenas e 
museus oferece à museologia é o que Gomes (2019), anteriormente 
citado, chama de “cosmopolítica da memória” e que Marília Xavier 
Cury (2016) trata de “ressacralização” dos museus, de como o sacro 
se faz presente nesses espaços, não na perspectiva da contempla-
ção e da monumentalidade, mas na espiritualidade, uma dimensão 
acionada por esses povos na relação deles com as suas memórias, 
em que as suas entidades espirituais comunicam e são ativas nos 
processos de musealização (Cury, 2016; Gomes, 2019). Por outro 
lado, de antemão, o próprio museu nas aldeias nasce da luta pelo 
reconhecimento e pela preservação da ancestralidade e dos rituais 
desses povos. Como afirmam as lideranças Kaingang Dirce Pereira 
e José de Campo, o museu, para eles, é um espaço espiritual de 
resistência, expressão da vida dos Kaingang existentes, lugar de 
comunicação consigo e com os não indígenas (Pereira, 2016).

Segundo Gomes (2019), há uma “museologia indígena” reivin-
dicada por um “olhar indígena” em que 

os processos museológicos indígenas ocorrem em meio às interações diver-

sas em que cada povo está envolvido, atuando para dentro e para fora na 

construção de autorrepresentações que reverberam entre os membros do 

grupo e que interferem na mediação com os seus “outros”. [...] Nos museus 

indígenas, a luta por dignidade é parte constitutiva do combate à violên-

cia física e simbólica, através da expressão de um poder (empowerment) 

que se estabelece por meio da (vontade de) memória e que se concretiza 

nos variados usos, apropriações e traduções efetuadas sob o horizonte das 

mobilizações étnicas e das dinâmicas cosmológicas (Gomes, 2019, p. 866).

Entre tantas questões emergentes, destacam-se o que deve 
ou não ser mostrado e a participação de lideranças tradicionais no 
processo de musealização e de patrimonialização. Afinal, não são 
museus feitos para os indígenas, mas pelos próprios povos, que 
protagonizam campanhas para a coleta e a produção de artefatos 
no território, identificam, registram, selecionam e organizam os 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra objetos e as memórias que vão dar sentido às suas autonarrativas 

e seu passado coletivo (Vieira Neto; Gomes, 2018).

Buscando trocar experiências entre as diversas iniciativas 
existentes no país, ampliar a visibilidade de suas ações, superar 
os desafios inerentes à autogestão de seus espaços comunitários 
de memória e pressionar por políticas públicas específicas para o 
campo, lideranças indígenas de diversas etnias do Nordeste, prin-
cipalmente as dos estados do Ceará e de Pernambuco, estimularam 
a criação de uma rede nacional de articulação e solidariedade entre 
os museus indígenas brasileiros.

Criada em 2014, a Rede Indígena de Memória e Museologia 
Social é uma articulação aberta e descentralizada, protagonizada 
pelos povos indígenas envolvidos na luta pelo reconhecimento e pela 
preservação de suas especificidades culturais. Expressa a multipli-
cidade e a heterogeneidade desses espaços e das ações de memória, 
tradutória da potência viva da pluralidade cosmológica dos povos 
indígenas que resistem há mais de quinhentos anos no país.

Além do protagonismo indígena, a rede vem sendo tecida e 
apoiada por inúmeras organizações indigenistas, pesquisadores 
acadêmicos e militantes da museologia social que a compreendem 
como um instrumento fundamental de fortalecimento de ações 
comunitárias aliadas aos processos museais e museológicos, às 
lutas políticas e à reinvenção das suas tradições.

A Rede Indígena de Memória e Museologia Social atualmente é 
composta por diversas iniciativas que realizam processos de patri-
monialização, registro da memória e musealização distribuídas nos 
seguintes estados do Brasil: Acre, Amapá, Amazonas, Bahia, Ceará, 
Mato Grosso, Mato Grosso do Sul, Paraná, Pernambuco, Piauí, Rio de 
Janeiro, Rio Grande do Norte, Rondônia, São Paulo, Santa Catarina etc.

Para a construção e o fortalecimento dessa rede nacional de 
memória, museus indígenas articulam uma série de ações, tais 
como o mapeamento da diversidade de processos museológicos 
com a participação de indígenas e a articulação e o compartilha-
mento de informações sobre as diversas iniciativas na internet e 
nas redes sociais; realizam fóruns nacionais com a participação de 
museus, iniciativas de memória e processos museológicos indíge-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra nas; implementam encontros formativos com trocas de experiên-

cias e elaboração de categorias nativas voltadas para a salvaguarda 
e a manutenção de seus bens culturais.15 

Da participação nessas formações, apropriaram-se de algu-
mas técnicas e conhecimentos da museologia e, por meio delas, 
realizam a gestão do acervo e do próprio museu, desenvolvem ações 
e procedimentos voltados à higienização e à catalogação dos acer-
vos e à elaboração de inventários participativos, passam a pensar 
na importância da autogestão de seus patrimônios e territórios.

Desde já, os efeitos de tais processos de musealização e patri-
monialização lançam novos desafios para esses povos. Ao lado des-
ses processos, a apropriação das tecnologias de comunicação, a 
exemplo de câmeras e outros dispositivos, como smartphones (que 
integram essas funcionalidades do audiovisual), promovem – além 
do fortalecimento cultural, com o registro de línguas e narrativas 
míticas e históricas – sua reinscrição no tempo histórico, a partir 
das suas visões. 

As significativas experiências indígenas em processos de 
registro de suas memórias com o uso das tecnologias digitais 
(Pereira, 2018), de patrimonialização, de atuação museal e de cons-
trução de espaços específicos (Cury, 2017; Gomes, 2019), em parti-

15   O I Fórum dos Museus Indígenas do Brasil e o III Encontro de Formação de Gestores Indí-
genas do Ceará aconteceram simultaneamente nos dias 16 e 17 de maio de 2015 na Aldeia 
Fernandes, Território Indígena Kanindé (município de Aratuba, Ceará). O II Fórum Nacional 
de Museus Indígenas e o III Encontro de Museus Indígenas em Pernambuco ocorreram con-
juntamente entre os dias 15 e 20 de agosto de 2016 na Aldeia Mina Grande, localizada no 
Território Indígena Kapinawá, no município de Buíque (PE). Além dos participantes do povo 
indígena Kapinawá (PE), anfitrião do encontro, estiveram presentes os povos Fulni-ô (PE), 
Truká (PE), Pankará (PE), Atikum (PE), Pankararu (PE), Xukuru (PE), Kambiwá (PE), Kaingang 
(PR, SP e RS), Potiguara (CE), Tapeba (CE), Anacé (CE), Pitaguary (CE), Jenipapo-Kanindé 
(CE), Tremembé (CE), Kanindé (CE), Tupinambá (BA), Huni Kuin (AC), Trumai (TI Xingu/MT), 
Suruí Paiter (RO), Munduruku (PA), Canela-Ramkokamekrá (MA), Tabajara (PI), Kariri (PI), 
Potiguara de Amarelão (RN), Paiacu do Apodi (RN), Mundurucu (TO), Pataxó (BA) e Karipuna 
(AP), totalizando 29 povos indígenas que habitam o território brasileiro. O III Fórum Nacio-
nal de Museus Indígenas do Brasil aconteceu durante os dias 19, 20 e 21 de outubro de 2017, 
no povoado de Nazaré, dos povos Tabajara e Tapuio-Itamaraty, do município de Lagoa de 
São Francisco. Participaram aproximadamente duzentos indígenas, representando cerca de 
trinta etnias, oriundas de onze estados brasileiros, e um representante do Consejo Directivo 
da Unión de Museos Comunitarios de Oaxaca, no México. O Fórum contou ainda com a parti-
cipação de apoiadores e indigenistas de dezessete estados brasileiros, que foram: BA, RJ, SE, 
PE, AP, CE, MA, MT, RR, SP, RN, PE, PI, AM, AC, RO e PB.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra cular, como o já citado Centro de Documentação Digital (Casa de 

Cultura Mawo) do povo Ikpeng, remetem ao processo de digitaliza-
ção protagonizado por esses povos. 

É notório que esse protagonismo nos últimos anos está sendo 
ainda maior. Durante a pandemia do covid-19 no país (2020-2022), 
escancarou-se a vulnerabilidade sanitária das populações amerín-
dias, reverberando na atualização do genocídio com as mortes de 
lideranças, anciãos e anciãs detentores dos conhecimentos tra-
dicionais. No entanto, ocasionou, ao mesmo tempo, o uso acele-
rado e intensivo das tecnologias digitais e ampliou-se a potência 
da incorporação das tecnologias de conectividade por parte dessas 
populações. Em diferentes plataformas (YouTube, Facebook, Insta-
gram, TikTok etc.), inúmeras atividades, encontros, debates, conver-
sas, com trocas e compartilhamento de conteúdo, organizados por 
indígenas e não indígenas, convergiram e ainda convergem para 
a conectividade, a produção intensificada de dados16 e para uma 
reflexão indígena sobre as suas experiências.

Ao mesmo tempo, tais experiências estimulam a reflexão des-
ses povos sobre os seus próprios registros, falando para múltiplos 
auditórios: para eles mesmos, para outros povos e para os não 
indígenas, o que certamente produz alguns efeitos, como sublinha 
Tatiane Klein (2015): transformação da forma como os brancos os 
veem, garantia da sobrevivência da língua, registro de memórias do 
passado, conexão entre as gerações e perpetuação da produção da 
diferença. Igualmente, as razões pelas quais são operadas as apro-
priações dos termos não indígenas “museus” e “casas de cultura” 
em seus territórios sinalizam criativas formas de autorrepresenta-
ção, historicidade e contranarrativas.

Por meio de novas estratégias de comunicação em/nas redes, 
os indígenas intervêm e refletem criticamente sobre a própria his-
toricidade e o lugar de subalternidade ocupado por esses povos nas 

16   Foi criada recentemente, nesse contexto pandêmico, a plataforma https://redecineflecha.
org/mirando-mundos-possiveis/, organizada pela Rede Cine Flecha e a Associação Cultural de 
Realizadores Indígenas (Ascuri/MS), um convite aos povos indígenas a “compartilharem nessa 
plataforma suas experiências, reflexões e relatos diante da atual crise global, através de vídeos 
ou outras linguagens” (Plataforma Rede Cine Flecha). Pretende-se, assim, criar um ambiente 
virtual no qual se possam juntos mirar (olhar, apontar, sonhar) novos mundos possíveis. 

https://redecineflecha.org/mirando-mundos-possiveis/
https://redecineflecha.org/mirando-mundos-possiveis/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra narrativas dos museus oficiais (etnográficos, históricos etc.) até 

os dias de hoje. Assumem um importante papel nas lutas e resis-
tências desses grupos ao se constituírem em potentes espaços de 
reivindicação de uma educação diferenciada, de valorização dos 
processos tradicionais de transmissão de conhecimento, de lazer, 
de visibilidade étnica, de produção e difusão cultural. 

Considerações finais

A análise aqui empreendida evidencia que a trajetória das rela-
ções entre povos indígenas, memória e museus no Brasil percorre 
um arco de profundas transformações epistemológicas e políticas. 
Do período republicano inicial, marcado pela lógica colonialista de 
pacificação, integração e objetificação das culturas indígenas, até 
a contemporaneidade, observa-se a emergência de um movimento 
de indigenização e descolonização dos museus, no qual os próprios 
povos indígenas assumem o protagonismo na produção, circula-
ção e salvaguarda de suas memórias e patrimônios. Essa virada 
paradigmática não apenas reconfigura os museus enquanto insti-
tuições modernas, outrora instrumentos de dominação e silencia-
mento, mas os reinscreve no horizonte das lutas por autonomia, 
autorrepresentação e autodeterminação dos povos originários.

A constituição de museus indígenas e a criação de redes de 
memória e museologia social representam, nesse contexto, mais 
do que a fundação de novos espaços expositivos: trata-se de prá-
ticas políticas e cosmológicas que desafiam concepções eurocên-
tricas de patrimônio, tempo e memória, deslocando a museologia 
para um terreno relacional, plural e intercultural. Ao incorporarem 
suas próprias epistemologias e ontologias ao campo museológico, 
os povos indígenas não apenas questionam as narrativas hegemô-
nicas, mas produzem saberes situados e modos de existência que 
reconfiguram o próprio conceito de museu.

Contudo, esse movimento se encontra diante de uma série de 
desafios estruturais e políticos que precisam ser enfrentados para 
garantir sua continuidade e fortalecimento. O primeiro deles diz 
respeito à sustentabilidade institucional e financeira dessas ini-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 29/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra ciativas. Grande parte dos museus indígenas e centros de memória 

é resultado de esforços comunitários, frequentemente sustentados 
por recursos próprios, doações pontuais ou projetos temporários. 
A ausência de políticas públicas permanentes, de linhas orçamen-
tárias específicas e de mecanismos estruturados de fomento com-
promete a estabilidade e a capacidade de planejamento de médio e 
longo prazo dessas instituições, dificultando, inclusive, sua manu-
tenção física e a conservação de acervos.

Outro desafio diz respeito à formação técnica e acadêmica de 
indígenas em áreas relacionadas à museologia, à documentação, 
à conservação e à gestão cultural. Embora muitas comunidades 
tenham desenvolvido metodologias próprias de patrimonialização 
e salvaguarda, a carência de formação específica ainda representa 
um obstáculo à autonomia plena dos processos museológicos indí-
genas. Programas de formação continuada, cursos de capacitação 
e parcerias com universidades e instituições culturais são funda-
mentais para fortalecer as capacidades técnicas e consolidar um 
campo museológico protagonizado por indígenas também no plano 
da gestão e da pesquisa.

Há, ainda, tensões latentes entre a busca por autonomia comu-
nitária e a necessidade de articulação com instituições oficiais 
e órgãos estatais. A relação com museus públicos, universidades 
e agências de fomento é, muitas vezes, atravessada por assime-
trias de poder, disputas epistemológicas e diferentes concepções 
de patrimônio. Ao mesmo tempo que parcerias podem representar 
oportunidades de fortalecimento institucional, elas também carre-
gam o risco de reintroduzir formas sutis de tutela e controle. Nesse 
sentido, torna-se urgente pensar modelos de cooperação intercultu-
ral baseados na reciprocidade, no respeito às epistemologias indí-
genas e na valorização da autonomia dos processos comunitários.

A própria apropriação do conceito de “museu” pelos povos 
indígenas constitui um campo fértil de reflexão crítica. Se, por um 
lado, a adoção do termo pode ser compreendida como estratégia 
política para o reconhecimento institucional e o acesso a recursos, 
por outro, ela tensiona os limites conceituais da museologia oci-
dental. Em muitos casos, os chamados “museus” indígenas trans-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 30/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra cendem a lógica do edifício expositivo e se apresentam como espa-

ços vivos, dinâmicos e espirituais, nos quais a memória não está 
restrita a objetos materiais, mas se manifesta em cantos, rituais, 
narrativas, corpos, territórios e relações com seres não humanos. A 
problematização desses sentidos ampliados de museu é essencial 
para repensar a própria disciplina museológica e ampliar seu reper-
tório conceitual.

Nesse cenário, é igualmente necessário situar a experiência 
brasileira em um contexto internacional, pois ela dialoga com pro-
cessos semelhantes em curso em outros países colonizados, como 
México, Canadá, Nova Zelândia e Austrália. O diálogo com essas 
experiências pode oferecer referências valiosas para o fortaleci-
mento de políticas no Brasil, ao mesmo tempo que destaca as espe-
cificidades e os potenciais do modelo brasileiro, fortemente enrai-
zado em redes comunitárias e em práticas de museologia social.

Por fim, a consolidação de uma museologia indígena no Bra-
sil deve ser compreendida como parte de um projeto mais amplo 
de reparação histórica, justiça epistêmica e autodeterminação dos 
povos originários. Os museus indígenas não são apenas espaços de 
preservação do passado, mas instrumentos de luta política, resistên-
cia cultural e construção de futuros. Eles funcionam como lugares de 
cura coletiva, de transmissão intergeracional de saberes e de diálogo 
intercultural, ao mesmo tempo que inscrevem os povos indígenas 
no presente e projetam suas existências para o futuro. Reconhecer, 
apoiar e fortalecer essas experiências é tarefa urgente para o Estado, 
para as instituições culturais e acadêmicas e para a sociedade como 
um todo, se quisermos construir um país efetivamente plural, deco-
lonial e comprometido com a diversidade que o constitui.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 31/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra Referências

ABREU, Regina Maria do Rego Monteiro. Tal 
antropologia qual museu? Revista do Museu 
de Arqueologia e Etnologia, suplemento 7, p. 
121-143, 2008.

ALMEIDA, Maria Ariádina Cidade; CRUZ, 
Teresa Almeida. Protagonismo e resistência 
do movimento indígena do Acre. In: ENCON-
TRO DE HISTÓRIA DA ANPUH-RIO, 17., 2016. 
Anais [...]. Rio de Janeiro: Anpuh, 2017. 

CARVALHO, José Murilo de. Cidadania no 
Brasil: o longo caminho. Rio de Janeiro: Civi-
lização Brasileira, 2005.

CHAGAS, Mario. A imaginação museal: 
museu, memória e poder em Gustavo Bar-
roso, Gilberto Freyre e Darcy Ribeiro. Rio 
de Janeiro: MinC/Ibram, 2009. v. 7, p. 167. 
(Coleção Museu, Memória e Cidadania).

CHAGAS, Mario. Cultura, patrimônio e 
memória. Revista MUSEU Ciências e Letras, 
Porto Alegre, n. 31, p. 15-29, jan./jun. 2002. 

CHAGAS, Mario; GOUVEIA, Inês. Museo-
logia social: reflexões e práticas (à guisa de 
apresentação). In: Cadernos do CEOM, Uno-
chapecó, ano 27, n. 41, p. 9-22, 2014.

CORRÊA, Mariza. Traficantes do excên-
trico: os antropólogos no Brasil dos anos 30 
aos anos 60. Revista Brasileira de Ciências 
Sociais, São Paulo, v. 6, n. 3, p. 78-98, 1988.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com 
aspas e outros ensaios. São Paulo: Cosac & 
Naïf, 2009.

CUNHA, Manuela Carneiro da; CESARINO, 
Pedro (org.). Políticas culturais e povos indí-
genas. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2014.

CURY, Marília Xavier. Casos e acasos de um 
museu: um relato acerca do Museu Histórico 
e Pedagógico Índia Vanuíre. In: VASCON-
CELLOS, Camilo de Mello; FUNARI, Pedro 
Paulo; CARVALHO, Aline (org.). Museus e 
identidades na América Latina. São Paulo: 
Annablume, 2015. p. 245-259.

CURY, Marília Xavier. Circuitos museais para 
a visitação crítica: descolonização e prota-
gonismo indígena.  Revista Iberoamericana 
de Turismo, v. 7, p. 87-113, 2017.

CURY, Marília Xavier. Relações (possíveis) 
museus e indígenas – em discussão uma cir-
cunstância museal. In: LIMA FILHO, Manuel; 
ABREU, Regina; ATHIAS, Renato (org.). 
Museus e atores sociais: perspectivas antro-
pológicas. Recife: UFPE, 2016. p. 149-171.

CURY, Marília Xavier; VASCONCELLOS, 
Camilo de Mello. Questões indígenas e 
museus. In: CURY, Marília Xavier; VASCON-
CELLOS, Camilo de Mello; ORTIZ, Joana 
Monteiro (org.). Questões indígenas e 
museus: debates e possibilidades. Brodo-
wski: ACAM Portinari: MAE-USP: SEC, 2012. 
p. 17-19.

FARIAS, Sandra Martins. Antropologia e 
museus – reciprocidades: o caso do Museu 
do Índio. 2008. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia) – Universidade Federal de 
Minas Gerais, Universidade Federal de Minas 
Gerais, Belo Horizonte, 2008.

FOUCAULT, Michel. Nietzsche, a genealogia 
e a história. In: FOUCAULT, Michel. Microfí-
sica do poder. Trad. Roberto Machado. 10. 
ed. Rio de Janeiro: Graal, 1992. p. 15-37.

GOMES, Alexandre. Museus indígenas, mobi-
lizações étnicas e cosmopolíticas da memória: 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 32/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra um estudo antropológico. 2019. Tese (Douto-

rado em Antropologia) – Universidade Fede-
ral de Pernambuco, Recife, 2019.

GOMES, Alexandre. Por uma antropologia 
dos museus indígenas: práticas de cole-
cionamento, categorias nativas e regimes 
de memória. In: REUNIÃO BRASILEIRA DE 
ANTROPOLOGIA, 29. Anais [...]. Natal, p. 
1-20, ago. 2014.

KLEIN, Tatiane Maíra. Domando tecnologias: 
mídia e fortalecimento cultural. In: FON-
SECA, Maurício; HERRERO, Marina (org.). 
Brasil indígena: histórias, saberes e ações. 
São Paulo: Sesc São Paulo; Ministério da 
Educação; Ministério da Cultura, 2015. v. 1, p. 
565-571.

MACIEL, Laura Antunes. A Comissão Ron-
don e a conquista ordenada dos sertões: 
espaço, telégrafo e civilização. Projeto His-
tória, São Paulo, v. 18, p. 167-189, 1999. Dis-
ponível em: https://revistas.pucsp.br/revph/
article/view/10994. Acesso em: 20 fev. 2021.

NORA, Pierre. Entre memória e história: a 
problemática dos lugares. Projeto História: 
Revista do Programa de Estudos Pós-gra-
duados em História e do Departamento de 
História, São Paulo, v. 10, p. 7-28, 1993.

OLIVEIRA, João Pacheco de; FREIRE, Car-
los Augusto da Rocha. A presença indígena 
na formação do Brasil. Brasília: Ministé-
rio da Educação/Secretaria de Educação 
Continuada, Alfabetização e Diversidade: 
LACED/Museu Nacional, 2006.

PEREIRA, Dirce Jorge Lipu. Preservação da 
cultura Kaingang pelo conhecimento dos 
antepassados. In: CONSELHO REGIONAL 
DE PSICOLOGIA DE SÃO PAULO. Povos 
indígenas e psicologia: a procura do bem 
viver. São Paulo: CRP-SP, 2016, p. 53-57.

PEREIRA, Eliete da Silva. A ecologia digital 
da participação indígena brasileira. Lumina, 
Juiz de Fora, v. 12, p. 93-112, 2018.

PEREIRA, Eliete da Silva. Produto I. Docu-
mento técnico contendo uma análise de 
todo o material produzido no âmbito das 
consultorias Museu, Memória e Cidadania na 
Diversidade Cultural e Inventário Participa-
tivo, a fim de propor conteúdo programático 
e metodologias específicas para as oficinas 
com essas temáticas, direcionadas para o 
público indígena do Programa Cultura Viva. 
Brasília: OEI/Ibram, 2016. 

ROCA, Andrea. Acerca dos processos de 
indigenização dos museus: uma análise 
comparativa. Mana, Rio de Janeiro, v. 21, n. 1, 
p. 123-156, 2015.   

SANTOS, Rita de Cássia Melo. Um antropó-
logo no museu: Edgar Roquette-Pinto e o 
exercício da antropologia no Brasil nas pri-
meiras décadas do século XX. Horizontes 
Antropológicos, v. 53, p. 44, 2019. Disponível 
em: http://journals.openedition.org/hori-
zontes/3007. Acesso em: 21 fev. 2021.

SANTOS, Suzenalson. Os Kanindé no Ceará: 
o museu indígena como uma experiência em 
museologia social. In: CURY, Marília Xavier 
(org.). Museus e indígenas – saberes e ética, 
novos paradigmas em debate. Brodowski: 
ACAM Portinari: MAE-USP, 2016. p. 156-161.

SANTOS, Suzy da Silva. Ecomuseus e museus 
comunitários no Brasil: estudo exploratório 
de possibilidades museológicas. 2017. Dis-
sertação (Mestrado em Museologia) – Uni-
versidade de São Paulo, São Paulo, 2017.

SOUZA, Marcela Stockler Coelho. A cultura 
invisível: conhecimento indígena e patrimô-
nio imaterial. Anuário Antropológico, v. 35, n. 
1, p. 149-174, 2010. 

https://revistas.pucsp.br/revph/article/view/10994
https://revistas.pucsp.br/revph/article/view/10994
http://journals.openedition.org/horizontes/3007
http://journals.openedition.org/horizontes/3007


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 33/33

D
a 

po
lít

ic
a 

in
di

ge
ni

st
a 

ao
s 

m
us

eu
s 

in
dí

ge
na

s:
 n

ot
as

 s
ob

re
 a

s 
qu

es
tõ

es
 e

m
er

ge
nt

es
 e

nt
re

 p
ov

os
 in

dí
ge

na
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eu

s 
no

 B
ra

si
l R

ep
úb

lic
a 

| J
oã

o 
P

au
lo

 V
ie

ira
 N

et
o  

• E
lie

te
 d

a 
Si

lv
a 

P
er

ei
ra

<<  Voltar ao início

João Paulo Vieira Neto | Mestre em Preservação do Patrimônio Cultural pelo Programa de 
Especialização em Patrimônio (PEP/Iphan, 2011). Graduado em História pela Universidade 
Federal do Ceará (2005). Especialista em Estudos Avançados em Museologia pela Pontifí-
cia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS, 2015). É pesquisador em Gestão 
de Saúde Indígena e coordenador do projeto “Tecnologias de cuidados indígenas: mapea-
mento participativo dos especialistas em medicinas indígenas do Ceará” (Fiocruz). Assessor 
da Rede Indígena de Memória e Museologia Social, colabora com diversas iniciativas voltadas 
à valorização dos patrimônios culturais indígenas, à elaboração de programas de formação 
de pesquisadores, e à constituição e gestão de acervos documentais e museus indígenas. 
Idealizador e coordenador do projeto Historiando. Atuou como consultor em Inventários Par-
ticipativos junto ao Programa Pontos de Memória, do Instituto Brasileiro de Museus, Minis-
tério da Cultura (2013–2016). Principal publicação: Museus e memórias indígena no Ceará. 
E-mail: joaopaulo.historiando@gmail.com | Lattes: http://lattes.cnpq.br/2706748569534338  
Orcid: https://orcid.org/0009-0007-3462-0856.

Eliete da Silva Pereira | Historiadora e mestre Ciências Sociais pela Universidade de Brasília 
(UnB) com doutorado em Ciências da Comunicação pela Universidade de São Paulo (USP). 
Possui pós-doutorado pelo Museu de Arqueologia e Etnologia (MAE-USP). É pesquisa-
dora do Centro Internacional de Pesquisa Atopos da Universidade de São Paulo. Foi con-
sultora de Memória Indígena junto ao Programa Pontos de Memória, Instituto Brasileiro de 
Museus, Ministério da Cultura (2015-2016). Autora do livro Ciborgues indígen@s.br: a pre-
sença nativa no ciberespaço (Annablume, 2012) e coautora das obras organizadas: Redes e 
ecologias comunicativas indígenas (Paulus, 2017) e Net-ativismo: redes digitais e novas práti-
cas de participação (Papirus, 2017). E-mail: elisilva70@gmail.com | Lattes: http://lattes.cnpq.
br/2632161956307005 | Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4157-9608.

VIEIRA NETO, João Paulo; GOMES, Alexan-
dre Oliveira. Museus e memória indígena no 
Ceará: uma proposta em construção. Forta-
leza: Museu do Ceará/Secult, 2009.

VIEIRA NETO, João Paulo; GOMES, Alexan-
dre Oliveira. Projeto Historiando: inventários 
participativos e musealização do patrimô-
nio cultural em comunidades indígenas no 
Ceará. Musas – Revista Brasileira de Museus 
e Museologia, Brasília, n. 8, p. 72-96, 2018.


	_GoBack
	_gjdgxs

