
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/13

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na
 | 

E
nt

re
vi

st
a Redes de memória na América – museus e 

museologia indígena em um cenário global
Entrevista com Hugues de Varine
Networks of Memory in America - Indigenous Museums and Museology in a Global 
Setting: interview with Hugues de Varine

Recebido em: 24/01/2025
Aprovado em: 17/04/2025 

RESUMO

Entrevista realizada em julho de 2016, com Hugues 
de Varine, como desdobramento de uma rede de 
diálogos transnacionais mediados por ele entre 
movimentos de museus indígenas no Brasil, Cana-
dá e México. Ao declinar do convite para vir ao Bra-
sil e participar do II Fórum Nacional de Museus In-
dígenas (agosto de 2016, Aldeia Mina Grande, povo 
Kapinawá/PE), Varine propôs o envio de um vídeo 
com resposta a algumas questões a ele formula-
das – a partir das noções de museologia indígena, 
museologia nativa e museus indígenas. Como um 
testemunho dos diálogos que aconteceram à épo-
ca, e enquanto integrante do Internacional Council 
of Museums (ICOM), abordou como se deparou com 
“o problema” dos museus indígenas, historiando o 
que acompanhou deste debate global a partir da 
década de 1960. Segundo Varine, os museus indí-
genas e suas redes de memória se diferenciam de 
modo tenaz de uma museologia tradicional, cons-
tituindo experiências fortemente associadas aos 
processos organizativos e às mobilizações políti-
cas pelos direitos dos povos indígenas junto aos 
Estados-nação, pioneiras no que hoje é conhecido 
como processos de descolonização dos museus.

Palavras-chave: Museus indígenas; redes de memó-
ria; museologia indígena; Hugues de Varine; descolo-
nização de museus.

ABSTRACT

Interview conducted in July 2016 with Hugues de 
Varine, as part of a network of transnational dia-
logues mediated by him between indigenous mu-
seum movements in Brazil, Canada, and Mexico. 
When he declined the invitation to come to Brazil 
to participate in the 2nd National Forum of Indige-
nous Museums (August 2016, Mina Grande Village, 
Kapinawá indigenous people/PE), Varine proposed 
sending a video with responses to some questions 
posed to him—based on the notions of indigenous 
museology, native museology, and indigenous mu-
seums. As a testimony to the dialogues that took 
place at that time, and as a member of the Inter-
national Council of Museums (ICOM), he addressed 
how he encountered “the problem” of indigenous 
museums, historicizing his engagement with this 
global debate from the 1960s onward. According to 
Varine, indigenous museums and their memory 
networks tenaciously differ from traditional mu-
seology, constituting experiences strongly asso-
ciated with organizational processes and political 
mobilizations for indigenous peoples’ rights with-
in nation-states, pioneering what is now known as 
museum decolonization processes.

Keywords: Indigenous Museums; Memory Networks; 
Indigenous Museology; Hugues de Varine; Decoloni-
zation of Museums.

Alexandre Oliveira Gomes

Hugues de Varine

Sobre o entrevistador e o entrevistado >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es Essa museologia viva, ativa, uma museologia de luta, 

é uma museologia que exerce sobre a terra, sobre a 

cultura, sobre o patrimônio, sobre os objetos, sobre a 

religião, sobre a memória de cada povo. Essa museologia 

é um instrumento de libertação e de negociação com a 

sociedade dominante, que enfrenta cada um e todos os 

povos indígenas.

Hugues de Varine, 2016.

Em dezembro de 2012, por ocasião do lançamento do seu livro, 
As raízes do futuro: o patrimônio a serviço do desenvolvimento social, 
no Brasil, Hugues de Varine, administrador e consultor francês, foi 
ao estado do Ceará para uma ampla programação envolvendo sua 
participação no II Encontro de Formação de Gestores de Museus 
Indígenas no Ceará, na aldeia Lagoa Encantada, onde localiza-se o 
Museu Indígena Jenipapo-Kanindé (Aquiraz/CE). Na ocasião, ficou 
bastante impressionado com o encontro, especialmente por conta 
do protagonismo de jovens indígenas nos processos museológicos. 
No período de três dias (2, 3 e 4 de dezembro), a programação con-
tou com a parceria entre o Projeto Historiando, a Rede Cearense de 
Museus Comunitários e a Secretaria de Cultura do Estado do Ceará 
(via Museu do Ceará e Sistema Estadual de Museus do Ceará). Pas-
samos a nos corresponder com frequência e ele acompanhou, à dis-
tância, a criação da Rede Indígena de Memória e Museologia Social, 
em dezembro de 2014, durante o II Encontro de Museus Indígenas 
em Pernambuco, na capital do estado.

Nos anos seguintes, Varine empreendeu esforços particulares 
para aproximar redes de povos e museus indígenas existentes no 
Brasil, Canadá e México. Entre abril e outubro de 2016, mediou con-
tatos visando a conexão entre apoiadores e integrantes de inicia-
tivas de museus entre populações originárias destes países, com 
o objetivo de incitar a criação de uma rede continental, a partir 
de redes já existentes. Assim, ocorreu uma série de diálogos vir-
tuais entre indígenas, pesquisadores, professores e assessores que 
atuavam junto aos processos museológicos entre populações indí-
genas em diferentes contextos americanos. A ideia inicial era que 
essas pessoas compusessem um grupo de trabalho internacional 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es para pautar a discussão sobre o que ele chamava de “Museologias 

Nativas”, no âmbito do ICOM.1

Varine considerava as diversas expressões de uma “museo-
logia endógena e indígena” enquanto movimento político global 
registrado em diversas partes do mundo. Entusiasta das inovações 
teóricas e metodológicas efetivadas pelas ações museológicas 
indígenas segundo suas realidades, acompanhava de diferentes 
maneiras os referidos contextos e mantinha contato com pessoas 
nos três países em questão para compartilhar experiências.

No Canadá, sua referência era a professora Elise Dubuc, da 
Universidade de Montreal; no México, os antropólogos do Instituto 
Nacional de Antropologia e História (INAH) e assessores da Unión de 
Museos Comunitarios de Oaxaca (UMCO), da Red de Museos Comu-
nitarios de América e da Unión Nacional de Museos Comunitarios 
y Ecomuseos de México, Cuauhtémoc Camarena Ocampo e Teresa 
Morales. No Brasil, Varine entrou em contato comigo, que mediei 
o diálogo com Suzenalson Kanindé e Ronaldo Kapinawá, articula-
dores da Rede Indígena de Memória e Museologia Social. Teresa e 
Cuauhtémoc inseriram nessa rede dialógica Dom Francisco Her-
nandéz Carreras, criador do Museu Comunitário HICUPA e liderança 
comunitária de Santana Teloxtoc (pueblo de ascendência Popoloca, 
situado no estado de Puebla, na fronteira com o estado de Oaxaca) 
integrante da UMCO, que atuava então como coordenador da Red de 
Museos Comunitarios de América.

Foram realizadas reuniões virtuais entre abril e junho de 2016, 
nas quais passamos a trocar informações sobre os encontros que 
estavam sendo organizados.2 O trabalho realizado no México já era 
uma referência enquanto uma das experiências mais avançadas 

1   Varine apresentou um resultado preliminar desse diálogo entre 3 e 9 de julho de 2016, em Milão, 
na Itália, durante a 24a Conferência Geral do ICOM, que aconteceu juntamente com o Ecomu-
seums and Community Museums Forum, sob a temática Museums and Cultural Landscapes.

2   Quando se iniciou essa rede interlocutória, seus integrantes estavam envolvidos na orga-
nização dos seguintes encontros: Meeting Sharing Quebec and the 3 Americas: Training in 
Museology and Native Heritage, de 25 a 27 de maio de 2016, em Mashteuiatsh, Canadá; Con-
ference and the Ecomuseum Forum/ICOM, em 6 e 7 de julho de 2016, em Milão, Itália; II Fórum 
Nacional de Museus Indígenas, de 15 a 20 de agosto de 2016, no Território Indígena Kapinawá, 
município de Buíque, estado de Pernambuco, Brasil; VIII Encuentro de Museos Comunitarios 
de América, em Perquín/El Salvador, de 8 a 15 de outubro de 2016.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es que conhecíamos relativa à gestão indígena de museus em seus 

territórios e à organização em redes colaborativas. Cruzar essas 
diferentes agendas de trabalho tornou-se o horizonte comum vis-
lumbrado pelo grupo.

Uma das intenções de Hugues de Varine ao efetuar essa apro-
ximação, além de possibilitar que integrantes de iniciativas afins se 
conhecessem, era visibilizar internacionalmente as atividades reali-
zadas pelas experiências museológicas dos povos indígenas da Amé-
rica e, por consequência, viabilizar suas contribuições para a museo-
logia mundial. Visionário, vislumbrava a possibilidade da criação de 
um comitê específico, no qual os representantes do que chamamos 
no Brasil comumente de “museus indígenas”, pudessem se reunir, 
se organizar e se fazer representar globalmente. Sonhava com a cria-
ção de um comitê de “Museologias Nativas” do ICOM – segundo ele, 
bastante viável e cuja ideia poderia partir dessa “rede de redes”.3

Desse modo, convidamos Hugues para participar do II Fórum 
Nacional de Museus Indígenas (que aconteceria em agosto de 2016), 
com o apoio do Adido Cultural da França no Brasil. Ele declinou da 
proposta, justificando que a idade já não permitia tantas viagens 
como antes, ainda mais para o Brasil, país para o qual as vindas 
sempre eram mais demoradas. No entanto, se propôs a enviar um 
vídeo, que gravaria especialmente para ser exibido no encontro, 
como resposta a algumas questões propostas. Esse vídeo foi sua 
colaboração ao fórum, uma mensagem de congratulação aos inte-
grantes da Rede Indígena de Memória e Museologia Social e aos 
demais participantes do evento.4

Em 13 de julho de 2016, enviei algumas questões a Hugues de 
Varine. Em sua resposta de cerca de 31 minutos, enviada no dia 29 
de julho, saudou os participantes do II Fórum e efetuou um diálogo 
sobre as noções de “museologia indígena”, “museologia nativa” e 
“museus indígenas”. Como testemunho dos diálogos que aconte-

3   Para uma descrição detalhada desta rede de interlocução entre povos, museus e movi-
mentos indígenas do Brasil, Canadá e México, entre 2015 e 2016, ver GOMES (2019), especi-
ficamente o tópico 3.3.2.7 Por uma rede interamericana de museus indígenas. 

4   Mais tarde, o material audiovisual foi transcrito, no contexto de redação da referida tese 
citada na nota anterior (Gomes, 2019).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es ceram à época, e enquanto integrante do ICOM, contou o que sentiu 

ao se deparar com “o problema” dos museus indígenas, historiando 
seu acompanhamento desse debate global a partir da década de 
1960. Ele aponta que os museus indígenas e suas redes de memó-
ria se diferenciam de modo tenaz de uma museologia tradicional, 
constituindo experiências fortemente associadas aos processos 
organizativos e às mobilizações políticas pelos direitos dos povos 
indígenas junto aos Estados-nação, pioneiras no mundo no que 
hoje é conhecido como processos de “descolonização dos museus”.

Apresentamos a seguir as questões inicialmente propostas a 
Hugues de Varine:

1. Por ter acompanhado o cenário museológico internacional há 
mais de quatro décadas, em sua opinião, qual o significado do sur-
gimento de diversas apropriações dos museus e processos museo-
lógicos por populações indígenas em variadas partes do mundo? 

2. Quais as experiências de museologia nativa que lhe têm cha-
mado a atenção nos diversos continentes? O que trazem de novo 
para o ocidental mundo dos museus?

3. No Brasil, há ainda resistência de certos setores profissionais 
e acadêmicos do campo museológico quanto ao reconhecimento da 
museologia social e, de modo mais específico, quanto à legitimidade 
do fazer museológico dos museus indígenas, comunitários, de perife-
rias e favelas urbanas, ecomuseus etc. Como avalia essa resistência? 

4. Como percebe o surgimento das redes de museus, em espe-
cial os comunitários, em diversos locais do mundo – com destaque 
para os exemplos no continente da América?

5. A seu ver, o que diferencia a chamada “museologia tradicio-
nal” (disciplinar, normativa e técnica) do que vem sendo chamado de 
“museologia nativa”, com variações, mas com experiências significati-
vas em países como Canadá, México, Estados Unidos, Austrália e Brasil?

6. As diversas apropriações dos processos museológicos e do 
patrimônio cultural por populações indígenas/nativas/autóctones/
aborígenes têm trazido à tona cada vez mais o debate sobre a cha-
mada “repatriação” de diferentes tipos de acervos e objetos, sobre-
tudo os considerados sagrados, sejam arqueológicos, funerários ou 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es de restos ósseos. Qual sua opinião sobre essa polêmica discussão, 

ponto nodal de um contexto pós-colonial?

7. E em que as experiências museológicas indígenas podem 
contribuir para esse debate?

8. Ainda sobre a questão anterior, como percebe o impacto das 
atividades dos museus indígenas sobre as legislações nacionais 
relativas à gestão dos acervos museológicos, principalmente etno-
gráficos e arqueológicos?

9. No cenário dos museus indígenas do Brasil, percebemos 
que se destaca uma intricada relação: os processos museológi-
cos enquanto parte das mobilizações políticas por direitos sociais 
pelos povos indígenas. Como avalia essa relação? 

10. Por fim, gostaríamos de saber sua opinião sobre um processo 
em curso no Brasil já há alguns anos: a organização da chamada Rede 
Indígena de Memória e Museologia Social, também conhecida como 
Rede de Museus Indígenas, que está realizando em agosto de 2016 o II 
Fórum Nacional de Museus Indígenas. O que poderia falar aos indígenas 
que desenvolvem esses processos museológicos em seus territórios?

Apresentamos adiante as respostas, transcritas na exata 
sequência do vídeo, no qual Hugues agrupou questões afins, mais 
tarde subdivididas pelo entrevistador em blocos temáticos.

I - Primeiras experiências com a problemática dos 
museus indígenas

	 Bom dia! Muito bom dia a todos!

	 Estou muito feliz por essa oportunidade de falar com vocês.

	 Infelizmente, neste encontro, não posso estar fisicamente 
com vocês e participar do debate, participar da discussão.

	 O Alexandre Gomes mandou um e-mail com algumas pergun-
tas e vou tentar responder a algumas delas com minha opinião, 
minha experiência pessoal... a experiência de um homem velho que, 
embora tão vivido, nunca teve a experiência de vida nas comunida-
des, como nas comunidades de vocês.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es 	 Assim, vou começar fazendo uma pequena cronologia de 

minha experiência pessoal quanto aos museus indígenas.

	 Meu primeiro contato com esse tipo de problema se deu num 
contexto muito diferente, foi numa reunião do Conselho Internacional 
de Museus, o ICOM, em 1962, em Neuchâtel, na Suíça, sobre a situa-
ção dos museus em países em desenvolvimento. De fato, eram paí-
ses recentemente independentes, descolonizados. Não são museus 
indígenas, mas, sim, descolonizados, um problema envolvendo uma 
museologia descolonizada. O que nos mobilizava era como fazer, como 
adaptar à museologia tradicional, essencialmente europeia e norte-a-
mericana, as populações recentemente libertadas e independentes.

	 Eu vi em 1962, há muito tempo atrás, a dificuldade de uma 
adaptação desse tipo porque, de fato, e em especial no ICOM, há o 
domínio da museologia ocidental, a museologia dos países euro-
peus e norte-americanos. Foi muito difícil pensar em termos locais, 
em termos indígenas, por exemplo. 

	 Havia um primeiro esforço, no México dos anos 1960, quando 
Mário Vázquez, museólogo do Instituto Nacional de Antropologia, 
realizando a exposição permanente do Museu Nacional de Antro-
pologia do México, decidiu convidar ou associar representantes 
de comunidades indígenas mexicanas para se apresentarem na 
exposição permanente do Museu Nacional de Antropologia. Mário 
Vázquez, que é de origem indígena, pensava ser essencial que os 
herdeiros das culturas apresentadas na exposição pudessem com-
preender e validar a apresentação de seus objetos e coleções.

	 Mais tarde, em 1986, na cidade de Jokkmokk, norte da Suécia, 
havia um seminário internacional de museus de povos indígenas, 
com representantes de Hawai, do Cazaquistão, dos Ainus do Japão... 
Jokkmokk é o centro do país Sami, um povo indígena do sul da Escan-
dinávia.5 Essa reunião de Jokkmokk foi interessante, porém, difícil, 
pois os participantes de origem indígena tiveram uma educação 
clássica, nas escolas e nas faculdades dos países industrializados, 

5   Nota do entrevistador: Os Sami são um povo indígena que habita a região da Lapônia, ocu-
pando territórios de partes da Noruega, Suécia, Finlândia e Rússia. Atualmente, Jokkmokk é 
uma comuna da Suécia, considerada a “capital” dos Sami naquele país.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es países ricos da Europa e América do Norte. E foi muito difícil pensar 

em outros termos que não os termos clássicos da museologia. Para 
mim, foi uma experiência interessante, mas um pouco frustrante.

	 Mais tarde, entre os anos 2003 e 2008, tive a oportunidade de 
participar ativamente de um programa de cooperação entre várias 
comunidades indígenas de Quebec, no Canadá, junto à Universi-
dade do Québec, para discutir a criação de programas de desen-
volvimento local dessas comunidades indígenas, com base no 
patrimônio imaterial – nesse caso, porque havia pouco patrimônio 
material. Mas foi uma iniciativa muito importante. Fomos obriga-
dos a ajudar essas comunidades a reinventar uma maneira de pen-
sar, de inventar e representar seu patrimônio – inclusive, redefinir a 
palavra “patrimônio” na língua deles, o que para mim foi uma expe-
riência única. Descobri que esta palavra, que utilizo todos os dias e 
para mim é importante, é uma chave da ação do momento, da ação 
cultural, social etc. Uma palavra que não é compreensível, difícil de 
traduzir e ser absorvida no vocabulário de cada língua, já que elas 
não têm a palavra patrimônio! Difícil inventar maneiras de exprimir 
o mesmo conceito.

II - Museus indígenas e museologias nativas

	 Agora, em 2016, temos esse movimento interamericano de 
cooperação entre vocês, os mexicanos e os canadenses. Vocês 
podem dar início a um movimento que tem tudo para dar bons fru-
tos e construir no futuro uma cooperação entre iguais, entre comu-
nidades indígenas diversas, mas com um interesse único, que é o 
interesse no desenvolvimento de cada povo e de cada cultura, e de 
valorização de cada patrimônio.

	 Vou passar a responder às perguntas do Alexandre.

	 A museologia indígena – “nativa”, como se diz –, para mim, 
é um ato político, uma museologia essencialmente política. Não é 
como a museologia tradicional, baseada em coleções, na importân-
cia do acervo. O acervo é importante. E por quê? Porque é um ins-
trumento material, é a matéria-prima de uma estratégia política de 
desenvolvimento de cada povo, de cada povo com sua língua, não 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es só a língua, falada ou escrita, mas a língua cultural... e não só seu 

passado, mas seu presente e seu futuro.

	 Essa museologia viva, ativa, de luta, é uma museologia que 
se exerce sobre a terra, a cultura, sobre o patrimônio, os objetos, 
a religião, sobre a memória de cada povo. Essa museologia é um 
instrumento de libertação e de negociação com a sociedade domi-
nante, no enfrentamento de cada um e todos os povos indígenas.

	 Então, essa ideia de uma museologia política é importante 
para distinguir todos os museus indígenas de uma museologia artís-
tica, estética, científica, turística. Uma museologia de identidade, de 
comunidades locais, de pequenos territórios. Na maioria dos museus 
tradicionais, isso não é um desafio político, mas os museus comu-
nitários são importantes para o desenvolvimento local. No caso dos 
museus indígenas, é uma condição inventar uma museologia endó-
gena, original, criada, inventada por cada povo, cada comunidade. 
É a condição de uma… não sei como dizer exatamente, pois o portu-
guês não é a minha língua nativa... É condição de equilíbrio entre a 
identidade local e a relação com outras identidades vizinhas, como 
a identidade nacional. O museu pode ser um exercício essencial de 
construção, de edificação de uma capacidade de reação, de negocia-
ção, uma capacidade de tramitação com os outros – as outras socie-
dades, as outras comunidades, com o governo local, com o governo 
nacional etc. – nas instâncias internacionais. O museu pode ser o 
primeiro passo, na minha opinião, de uma existência política forte, 
no problema de guerra, de uma luta entre iguais, no sentido social, 
cultural, econômico. No sentido de invenção do futuro.

	 Assim, o objetivo do museu indígena não é de criação de uma 
coleção, não é só de promover uma exposição, expor a coleção, a 
coleta da memória, a documentação das tradições etc. São elemen-
tos de construção da comunidade e penso que isso faz a diferença 
em relação aos museus tradicionais, onde a coleção é o centro, fica 
no centro do museu, nos quais os objetivos são a criação, conser-
vação e a apresentação da coleção. Os museus indígenas implicam 
a criação de um instrumento político pelo povo. Os objetos da cole-
ção e as tradições são matéria-prima do discurso político, cultural, 
social, educacional, econômico. É por essa razão que um museó-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es logo indígena, na minha opinião, tem que ser um agente de desen-

volvimento antes de ser um bom pesquisador, um bom técnico de 
exposição ou bom conservador físico dos objetos. Tem que ser uma 
agente central na comunidade porque ele tem a matéria-prima 
necessária para criar seu futuro. Mas a coleção não é o essencial 
nos museus indígenas, em minha opinião.

	 Resta a questão da recuperação, o problema dos direitos 
culturais, dos direitos políticos desses povos, da recuperação dos 
objetos mais importantes de sua herança, de seu passado, que exis-
tem e foram roubados por pesquisadores, por colecionadores, por 
comerciantes de todo mundo, e hoje estão nas coleções privadas 
e nos museus públicos, nos maiores museus públicos do mundo, 
como Louvre, British Museum, museus estadunidenses, do Quai 
Branly, em Paris. Aliás, todos os objetos do Quai Branly pertencem, 
de fato, a povos indígenas!

	 E, o que fazer? O assunto foi discutido várias vezes em reu-
niões da Unesco e do Icom. É muito difícil, porque, como vocês 
sabem, todos os museus tradicionais têm uma regra importante, 
absoluta: a regra da não alienação dos objetos das coleções. É proi-
bido acessar, vender ou doar os objetos das coleções, eles têm que 
permanecer na coleção de cada instituição. Isso é como uma reli-
gião para os museólogos, particularmente os dos museus maiores. 
Na França, temos o caso das cabeças tatuadas de antigos chefes 
tradicionais Maoris, da Nova Zelândia, que fazem parte da coleção 
de vários museus da França. Foi muito difícil definir tudo isso. Pre-
cisamos de uma lei no parlamento que permita a restituição des-
ses vestígios humanos – sim, porque eram vestígios humanos, não 
apenas objetos importantes para o povo Maori. Finalmente, foi pos-
sível, depois de três, quatro anos de debates.

	 Esse problema da restituição é permanente, importante 
e muito difícil de ser resolvido. Há várias categorias de objetos, 
alguns são vestígios humanos – ossos, cabeças, esqueletos etc. 
Agora há mais ou menos um consenso internacional sobre a res-
tituição. O problema está nos objetos de valor espiritual, religioso. 
Quando um objeto é considerado pelo povo de origem como sacro, 
ainda vivo, e que ainda não perdeu seu valor religioso, é mais fácil 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es o consenso. Há um caso conhecido, o do Museu de Antropologia da 

Universidade da Colúmbia Britânica, Vancouver, no Canadá. Existe 
um acordo entre o museu da universidade e os povos indígenas da 
região de Vancouver que diz que os objetos sacros desses povos 
são conservados – no sentido de conservação física – no Museu. São 
objetos frágeis, muito antigos. Embora conservados no Museu, per-
tencem aos povos e podem ser recuperados cada vez que precisem 
deles em cerimoniais, festas ou ritos religiosos. Nesse caso, tudo 
é bem organizado, pois esses povos não têm condições de conser-
vá-los e a universidade tem. Assim, os objetos permanecem vivos, 
permanecem úteis, para a cultura, para a religião e rituais. Outros 
objetos, como os da vida cotidiana, os objetos mais ou menos artís-
ticos e sem um valor espiritual, embora seja interessante recuperá-
-los, também são importantes para representar essas culturas den-
tro de outros museus. O que vale é restituir não somente os objetos, 
mas talvez reproduções deles, fotos, fichas de identificação etc. O 
melhor seria que cada povo, cada comunidade tivesse um inven-
tário completo – ou mais ou menos completo – de seu patrimônio. 
Mas sabemos que parte desse patrimônio está espalhado em outras 
partes do mundo. 

	 Quero acrescentar que na minha opinião os museus indígenas, 
mais que outros museus comunitários, precisam ter, no coração do 
museu, um centro de documentação sobre o povo. E documental não 
baseado em uma noção estreita de patrimônio, mas como um banco 
de dados. Acho que o melhor lugar para um banco de dados global, 
total, de cada comunidade, é no museu indígena. Vários museus 
comunitários consideram o museu como um centro de documenta-
ção, a disposição de todos atores de desenvolvimento, de todos os 
atores políticos, oferecendo documentos, dossiês, acordos das nego-
ciações com vizinhos, com governos, locais, regionais, nacionais. E 
o papel de um tipo de centro de documentação como esse é servir a 
comunidade e suas autoridades, os eleitos, os chefes. É um dos ser-
viços que o museu indígena pode oferecer a seu povo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es III - Sobre as redes de museus indígenas

	 Por fim, vou falar um pouco sobre as redes que vocês estão 
construindo.

	 Acho que é uma coisa muito importante. Todas as comuni-
dades, todos os povos indígenas são relativamente pequenos em 
tamanho, em importância econômica, demográfica etc. Mas, jun-
tos, eles podem criar uma força política, social, aquela força que 
provém da diversidade cultural unida. Cada cultura é diferente, mas 
os povos indígenas do Brasil, e dos outros países, constituem uma 
diversidade cultural particular. Há diversidade biológica e cultural 
em todos os países. Em cada país, as comunidades indígenas for-
mam um mosaico de interesses, com suas culturas, seus patrimô-
nios e seus museus. A noção de redes que vocês estão construindo 
ano após ano é de fato uma das coisas que eu considero mais 
importantes para o futuro do mundo, não só dos povos indígenas, 
mas do mundo. Porque não se trata apenas de diversidade bioló-
gica, de biodiversidade, dos pequenos, dos bichinhos, das espécies, 
das ervas, mas da diversidade dos povos! É essencial manter vivos 
a diversidade dos povos, de seus recursos patrimoniais e culturais.

	 Enfim, obrigado pela coragem de ouvir meu discurso, em mau 
português, de além-mar, mas faço votos de sucesso nesse encon-
tro. O que vocês fazem é muito importante não só para vocês, mas 
também para todo o mundo do patrimônio, o mundo da cultura, o 
mundo humano.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/13

R
ed

es
 d

e 
m

em
ór

ia
 n

a 
A

m
ér

ic
a 

– 
m

us
eu

s 
e 

m
us

eo
lo

gi
a 

in
dí

ge
na

 e
m

 u
m

 c
en

ár
io

 g
lo

ba
l: 

en
tr

ev
is

ta
 c

om
 H

ug
ue

s 
de

 V
ar

in
e 

A
le

xa
nd

re
 O

liv
ei

ra
 G

om
es Referências

GOMES, Alexandre Oliveira. Museus indíge-
nas, mobilizações étnicas e cosmopolíticas 
da memória: um estudo antropológico. Tese 
(Doutorado em Antropologia) – Universi-
dade Federal de Pernambuco, Recife, 2019.

Esta entrevista foi efetuada durante pesquisa de doutorado em Antropologia realizada 
como apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq-
-Brasil), e se deu por meio da concessão de uma bolsa de Doutorado no Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia da UFPE, entre 2014 a 2019; e, ainda, com o apoio da Coor-
denação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (Capes), por meio do Programa 
de Doutorado-Sandwich no Exterior/PDSE, por intermédio do qual atuei como Estudian-
te-Huésped no Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social 
(CIESAS) - Unidad Pacifico Sur (Oaxaca, México), realizando trabalhos junto à Unión de 
Museos Comunitarios de Oaxaca/UMCO.

<<  Voltar ao início

Alexandre Oliveira Gomes | Licenciado em História pela Universidade Federal do Ceará 
(UFC). Mestre e Doutor em Antropologia pela Universidade Federal de Pernambuco (Ufpe). 
Professor de Etnologia Indígena do Instituto de Humanidades da Universidade da Integração 
Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB), atuando também em sua Licenciatura 
Intercultural Indígena (LIINDI). Coordenador da Escola Livre de Museologia Política/PE, pes-
quisador do Nepe/Ufpe, assessor da Rede Indígena de Memória e Museologia Social e do 
Museu dos Kanindé. Autor dos livros Museus e memória indígena no Ceará: uma proposta em 
construção (Secult/CE, 2009, em coautoria com João Paulo Vieira), “Aquilo é uma coisa de 
índio”: objetos, memória e etnicidade no Museu dos Kanindé do Ceará (Edufpe, 2016); e da 
tese de doutorado Museus indígenas, mobilizações étnicas e cosmopolíticas da memória: um 
estudo antropológico (PPGA/UFPE, 2019). Email: amanayparangaba@yahoo.com.br. | Currí-
culo Lattes: http://lattes.cnpq.br/4517860485776752. | Orcid: 0000-0002-5886-0500.

Hugues de Varine | Nasceu em Metz, na França. É historiador, museólogo e arqueólogo, um 
dos pioneiros da “nova museologia” e criador do conceito de ecomuseu (1971). Diretor do 
Conselho Internacional de Museus (ICOM) entre 1965 e 1974, atuou como um dos principais 
colaboradores do Ecomuseu de Creusot-Montceau-les-Mines (França), criado em 1974. Con-
siderando-se discípulo do educador e filósofo brasileiro Paulo Freire (1921-1997), seus traba-
lhos inspiraram diferentes vertentes da museologia social e comunitária no Brasil e no mundo. 
Foi organizador da Mesa-Redonda de Santiago do Chile (1972) e integrante do Movimento 
Internacional para uma Nova Museologia (MINOM, de 1985). Dentre suas publicações em 
português, além de vários artigos e entrevistas, destacamos os livros O tempo social (1987) e 
Raízes do futuro: o patrimônio a serviço do desenvolvimento local (2012).

http://lattes.cnpq.br/4517860485776752

	_GoBack
	_Hlk194568846
	_Hlk213268623
	_Hlk213253499
	_Hlk194568294
	_Hlk188402740

