| Entrevista

igena

logia ind

, memoria e museo

Dossié Museus

Redes de memoria na Ameérica - museus e

museologia indigena em um cenario global
Entrevista com Hugues de Varine

Networks of Memory in America - Indigenous Museums and Museology in a Global
Setting: interview with Hugues de Varine

Recebido em: 24/01/2025
Aprovado em: 17/04/2025

RESUMO

Entrevista realizada em julho de 2016, com Hugues
de Varine, como desdobramento de uma rede de
didlogos transnacionais mediados por ele entre
movimentos de museus indigenas no Brasil, Cana-
dé e México. Ao declinar do convite para vir ao Bra-
sil e participar do Il Forum Nacional de Museus In-
digenas (agosto de 2016, Aldeia Mina Grande, povo
Kapinawda/PE), Varine propds o envio de um video
com resposta a algumas questdes a ele formula-
das - a partir das nogdes de museologia indigena,
museologia nativa e museus indigenas. Como um
testemunho dos didlogos que aconteceram a épo-
ca, e enquanto integrante do Internacional Council
of Museums (ICOM), abordou como se deparou com
“o problema” dos museus indigenas, historiando o
que acompanhou deste debate global a partir da
década de 1960. Segundo Varine, os museus indi-
genas e suas redes de memoria se diferenciam de
modo tenaz de uma museologia tradicional, cons-
tituindo experiéncias fortemente associadas aos
processos organizativos e as mobilizagdes politi-
cas pelos direitos dos povos indigenas junto aos
Estados-nag3o, pioneiras no que hoje é conhecido
como processos de descolonizagdo dos museus.

Palavras-chave: Museus indigenas; redes de memoé-
ria; museologia indigena; Hugues de Varine; descolo-
nizagao de museus.

Alexandre Oliveira Gomes

Hugues de Varine

Sobre o entrevistador e o entrevistado >>

ABSTRACT

Interview conducted in July 2016 with Hugues de
Varine, as part of a network of transnational dia-
logues mediated by him between indigenous mu-
seum movements in Brazil, Canada, and Mexico.
When he declined the invitation to come to Brazil
to participate in the 2nd National Forum of Indige-
nous Museums (August 2016, Mina Grande Village,
Kapinawé indigenous people/PE), Varine proposed
sending a video with responses to some questions
posed to him—based on the notions of indigenous
museology, native museology, and indigenous mu-
seums. As a testimony to the dialogues that took
place at that time, and as a member of the Inter-
national Council of Museums (ICOM), he addressed
how he encountered “the problem” of indigenous
museums, historicizing his engagement with this
global debate from the 1960s onward. According to
Varine, indigenous museums and their memory
networks tenaciously differ from traditional mu-
seology, constituting experiences strongly asso-
ciated with organizational processes and political
mobilizations for indigenous peoples’ rights with-
in nation-states, pioneering what is now known as
museum decolonization processes.

Keywords: Indigenous Museums; Memory Networks;
Indigenous Museology; Hugues de Varine; Decoloni-
zation of Museums.

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/13


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

Essa museologia viva, ativa, uma museologia de luta,
€ uma museologia que exerce sobre a terra, sobre a
cultura, sobre o patriménio, sobre os objetos, sobre a
religido, sobre amemaria de cada povo. Essamuseologia
€ um instrumento de liberta¢do e de negociagdo com a
sociedade dominante, que enfrenta cada um e todos os

povos indigenas.

Hugues de Varine, 2016.

Em dezembro de 2012, por ocasido do langamento do seu livro,
As raizes do futuro: o patrimdnio a servigo do desenvolvimento social,
no Brasil, Hugues de Varine, administrador e consultor francés, foi
ao estado do Ceard para uma ampla programacéo envolvendo sua
participagdo no Il Encontro de Formacdo de Gestores de Museus
Indigenas no Ceard, na aldeia Lagoa Encantada, onde localiza-se o
Museu Indigena Jenipapo-Kanindé (Aquiraz/CE). Na ocasido, ficou
bastante impressionado com o encontro, especialmente por conta
do protagonismo de jovens indigenas nos processos museolégicos.
No periodo de trés dias (2, 3 e 4 de dezembro), a programagéo con-
tou com a parceria entre o Projeto Historiando, a Rede Cearense de
Museus Comunitarios e a Secretaria de Cultura do Estado do Ceard
(via Museu do Ceard e Sistema Estadual de Museus do Ceard). Pas-
samos a nos corresponder com frequéncia e ele acompanhou, a dis-
tancia, a criagdo da Rede Indigena de Meméria e Museologia Social,
em dezembro de 2014, durante o Il Encontro de Museus Indigenas
em Pernambuco, na capital do estado.

Nos anos seguintes, Varine empreendeu esforgos particulares
para aproximar redes de povos e museus indigenas existentes no
Brasil, Canada e México. Entre abril e outubro de 2016, mediou con-
tatos visando a conexdo entre apoiadores e integrantes de inicia-
tivas de museus entre populagdes originarias destes paises, com
o objetivo de incitar a criacdo de uma rede continental, a partir
de redes ja existentes. Assim, ocorreu uma série de didlogos vir-
tuais entre indigenas, pesquisadores, professores e assessores que
atuavam junto aos processos museolégicos entre populagdes indi-
genas em diferentes contextos americanos. A ideia inicial era que
essas pessoas compusessem um grupo de trabalho internacional

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

para pautar a discussdo sobre o que ele chamava de “Museologias
Nativas”, no @mbito do ICOM.

Varine considerava as diversas expressdes de uma “museo-
logia enddégena e indigena” enquanto movimento politico global
registrado em diversas partes do mundo. Entusiasta das inovagdes
tedricas e metodolégicas efetivadas pelas agcdes museoldgicas
indigenas segundo suas realidades, acompanhava de diferentes
maneiras os referidos contextos e mantinha contato com pessoas

nos trés paises em questdo para compartilhar experiéncias.

No Canad4, sua referéncia era a professora Elise Dubuc, da
Universidade de Montreal; no México, os antropdlogos do Instituto
Nacional de Antropologia e Histdria (INAH) e assessores da Union de
Museos Comunitarios de Oaxaca (UMCO), da Red de Museos Comu-
nitarios de América e da Unién Nacional de Museos Comunitarios
y Ecomuseos de México, Cuauhtémoc Camarena Ocampo e Teresa
Morales. No Brasil, Varine entrou em contato comigo, que mediei
o didlogo com Suzenalson Kanindé e Ronaldo Kapinaw4, articula-
dores da Rede Indigena de Memoéria e Museologia Social. Teresa e
Cuauhtémoc inseriram nessa rede dialégica Dom Francisco Her-
nandéz Carreras, criador do Museu Comunitario HICUPA e lideranca
comunitaria de Santana Teloxtoc (pueblo de ascendéncia Popoloca,
situado no estado de Puebla, na fronteira com o estado de Oaxaca)
integrante da UMCO, que atuava entdo como coordenador da Red de
Museos Comunitarios de América.

Foram realizadas reunides virtuais entre abril e junho de 2016,
nas quais passamos a trocar informagdes sobre os encontros que
estavam sendo organizados.? O trabalho realizado no México ja era
uma referéncia enquanto uma das experiéncias mais avangadas

1 Varine apresentou um resultado preliminar desse dialogo entre 3 e 9 de julho de 2016, em Milao,
na Italia, durante a 24a Conferéncia Geral do ICOM, que aconteceu juntamente com o Ecomu-
seums and Community Museums Forum, sob a tematica Museums and Cultural Landscapes.

2 Quando se iniciou essa rede interlocutdria, seus integrantes estavam envolvidos na orga-
nizagao dos seguintes encontros: Meeting Sharing Quebec and the 3 Americas: Training in
Museology and Native Heritage, de 25 a 27 de maio de 2016, em Mashteuiatsh, Canada; Con-
ference and the Ecomuseum Forum/ICOM, em 6 e 7 de julho de 2016, em Mildo, Italia; Il Forum
Nacional de Museus Indigenas, de 15 a 20 de agosto de 2016, no Territério Indigena Kapinawa,
municipio de Buique, estado de Pernambuco, Brasil; VIl Encuentro de Museos Comunitarios
de América, em Perquin/El Salvador, de 8 a 15 de outubro de 2016.

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

que conheciamos relativa a gestdo indigena de museus em seus
territérios e a organizacdo em redes colaborativas. Cruzar essas
diferentes agendas de trabalho tornou-se o horizonte comum vis-
lumbrado pelo grupo.

Uma das inten¢des de Hugues de Varine ao efetuar essa apro-
ximagéo, além de possibilitar que integrantes de iniciativas afins se
conhecessem, era visibilizar internacionalmente as atividades reali-
zadas pelas experiéncias museoldgicas dos povos indigenas da Amé-
rica e, por consequéncia, viabilizar suas contribui¢cdes para a museo-
logia mundial. Visiondrio, vislumbrava a possibilidade da criagdo de
um comité especifico, no qual os representantes do que chamamos
no Brasil comumente de “museus indigenas”, pudessem se reunir,
se organizar e se fazer representar globalmente. Sonhava com a cria-
¢do de um comité de “Museologias Nativas” do ICOM - segundo ele,
bastante vidvel e cuja ideia poderia partir dessa “rede de redes”.?

Desse modo, convidamos Hugues para participar do Il Forum
Nacional de Museus Indigenas (que aconteceria em agosto de 2016),
com o apoio do Adido Cultural da Franca no Brasil. Ele declinou da
proposta, justificando que a idade jd ndo permitia tantas viagens
como antes, ainda mais para o Brasil, pais para o qual as vindas
sempre eram mais demoradas. No entanto, se propds a enviar um
video, que gravaria especialmente para ser exibido no encontro,
como resposta a algumas questdes propostas. Esse video foi sua
colaboragéo ao forum, uma mensagem de congratulagdo aos inte-
grantes da Rede Indigena de Meméria e Museologia Social e aos
demais participantes do evento.?

Em 13 de julho de 2016, enviei algumas questdes a Hugues de
Varine. Em sua resposta de cerca de 31 minutos, enviada no dia 29
de julho, saudou os participantes do Il Forum e efetuou um dialogo
sobre as nogdes de “museologia indigena”, “museologia nativa” e
“museus indigenas”. Como testemunho dos didlogos que aconte-

3 Para uma descri¢do detalhada desta rede de interlocu¢do entre povos, museus e movi-
mentos indigenas do Brasil, Canada e México, entre 2015 e 2016, ver GOMES (2019), especi-
ficamente o topico 3.3.2.7 Por uma rede interamericana de museus indigenas.

4 Mais tarde, o material audiovisual foi transcrito, no contexto de redagdo da referida tese
citada na nota anterior (Gomes, 2019).

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

ceram a época, e enquanto integrante do ICOM, contou o que sentiu
ao se depararcom “o problema” dos museus indigenas, historiando
seu acompanhamento desse debate global a partir da década de
1960. Ele aponta que os museus indigenas e suas redes de memoé-
ria se diferenciam de modo tenaz de uma museologia tradicional,
constituindo experiéncias fortemente associadas aos processos
organizativos e as mobilizacdes politicas pelos direitos dos povos
indigenas junto aos Estados-nagédo, pioneiras no mundo no que
hoje é conhecido como processos de “descolonizagcdo dos museus”.

Apresentamos a seguir as questdes inicialmente propostas a
Hugues de Varine:

1. Por teracompanhado o cendrio museoldgico internacional ha
mais de quatro décadas, em sua opinido, qual o significado do sur-
gimento de diversas apropriagdes dos museus € processos museo-
l6gicos por populagdes indigenas em variadas partes do mundo?

2.Quais as experiéncias de museologia nativa que Ilhe tém cha-
mado a aten¢do nos diversos continentes? O que trazem de novo
para o ocidental mundo dos museus?

3. No Brasil, hd ainda resisténcia de certos setores profissionais
e académicos do campo museoldgico quanto ao reconhecimento da
museologia social e, de modo mais especifico, quanto a legitimidade
do fazer museolégico dos museus indigenas, comunitérios, de perife-

rias e favelas urbanas, ecomuseus etc. Como avalia essa resisténcia?

4. Como percebe o surgimento das redes de museus, em espe-
cial os comunitéarios, em diversos locais do mundo - com destaque
para os exemplos no continente da América?

5. A seu ver, o que diferencia a chamada “museologia tradicio-
nal” (disciplinar, normativa e técnica) do que vem sendo chamado de
“museologia nativa”, com variagdes, mas com experiéncias significati-

vas em paises como Canadd, México, Estados Unidos, Australia e Brasil?

6. As diversas apropriacdes dos processos museolégicos e do
patrimonio cultural por populacdes indigenas/nativas/autéctones/
aborigenes tém trazido a tona cada vez mais o debate sobre a cha-
mada “repatriagcdo” de diferentes tipos de acervos e objetos, sobre-
tudo os considerados sagrados, sejam arqueolégicos, funerarios ou

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

de restos ésseos. Qual sua opinido sobre essa polémica discusséo,
ponto nodal de um contexto pés-colonial?

7. E em que as experiéncias museoldgicas indigenas podem
contribuir para esse debate?

8. Ainda sobre a questdo anterior, como percebe o impacto das
atividades dos museus indigenas sobre as legislagdes nacionais
relativas a gestdo dos acervos museolégicos, principalmente etno-
graficos e arqueolégicos?

9. No cendario dos museus indigenas do Brasil, percebemos
que se destaca uma intricada relagdo: os processos museolégi-
cos enquanto parte das mobilizagdes politicas por direitos sociais
pelos povos indigenas. Como avalia essa relagéo?

10. Por fim, gostariamos de saber sua opinido sobre um processo
em curso no Brasil ja ha alguns anos: a organizagdo da chamada Rede
Indigena de Meméria e Museologia Social, também conhecida como
Rede de Museus Indigenas, que esté realizando em agosto de 2016 o Il
Féorum Nacional de Museus Indigenas. O que poderia falar aos indigenas

que desenvolvem esses processos museolégicos em seus territorios?

Apresentamos adiante as respostas, transcritas na exata
sequéncia do video, no qual Hugues agrupou questdes afins, mais
tarde subdivididas pelo entrevistador em blocos tematicos.

| - Primeiras experiéncias com a problematica dos
museus indigenas

Bom dia! Muito bom dia a todos!
Estou muito feliz por essa oportunidade de falar com vocés.

Infelizmente, neste encontro, ndo posso estar fisicamente

com vocés e participar do debate, participar da discusséo.

O Alexandre Gomes mandou um e-mail com algumas pergun-
tas e vou tentar responder a algumas delas com minha opinido,
minha experiéncia pessoal.. a experiéncia de um homem velho que,
embora tdo vivido, nunca teve a experiéncia de vida nas comunida-
des, como nas comunidades de vocés.

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

Assim, vou comecgar fazendo uma pequena cronologia de
minha experiéncia pessoal quanto aos museus indigenas.

Meu primeiro contato com esse tipo de problema se deu num
contexto muito diferente, foi numa reunido do Conselho Internacional
de Museus, o ICOM, em 1962, em Neuchétel, na Suica, sobre a situa-
cdo dos museus em paises em desenvolvimento. De fato, eram pai-
ses recentemente independentes, descolonizados. Ndo sdo museus
indigenas, mas, sim, descolonizados, um problema envolvendo uma
museologia descolonizada. O que nos mobilizava era como fazer,como
adaptar a museologia tradicional, essencialmente europeia e norte-a-
mericana, as populacdes recentemente libertadas e independentes.

Eu vi em 1962, hd muito tempo atras, a dificuldade de uma
adaptacado desse tipo porque, de fato, e em especial no ICOM, ha o
dominio da museologia ocidental, a museologia dos paises euro-
peus e norte-americanos. Foi muito dificil pensar em termos locais,
em termos indigenas, por exemplo.

Havia um primeiro esforgo, no México dos anos 1960, quando
Mério Vazquez, musedlogo do Instituto Nacional de Antropologia,
realizando a exposi¢do permanente do Museu Nacional de Antro-
pologia do México, decidiu convidar ou associar representantes
de comunidades indigenas mexicanas para se apresentarem na
exposigcdo permanente do Museu Nacional de Antropologia. Mario
Vazquez, que é de origem indigena, pensava ser essencial que os
herdeiros das culturas apresentadas na exposi¢cdo pudessem com-
preender e validar a apresentac¢do de seus objetos e colegdes.

Mais tarde, em 1986, na cidade de Jokkmokk, norte da Suécia,
havia um seminario internacional de museus de povos indigenas,
com representantes de Hawai, do Cazaquistédo, dos Ainus do Japéo..
Jokkmokk é o centro do pais Sami, um povo indigena do sul da Escan-
dindvia.° Essa reunido de Jokkmokk foi interessante, porém, dificil,
pois os participantes de origem indigena tiveram uma educagéo
classica, nas escolas e nas faculdades dos paises industrializados,

5 Nota do entrevistador: Os Sami sao um povo indigena que habita a regido da Lapdnia, ocu-
pando territorios de partes da Noruega, Suécia, Finlandia e Russia. Atualmente, Jokkmokk é
uma comuna da Suécia, considerada a “capital” dos Sami naquele pais.

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

paises ricos da Europa e América do Norte. E foi muito dificil pensar
em outros termos que ndo os termos classicos da museologia. Para
mim, foi uma experiéncia interessante, mas um pouco frustrante.

Mais tarde, entre os anos 2003 e 2008, tive a oportunidade de
participar ativamente de um programa de cooperagdo entre varias
comunidades indigenas de Quebec, no Canada, junto a Universi-
dade do Québec, para discutir a criagdo de programas de desen-
volvimento local dessas comunidades indigenas, com base no
patrimoénio imaterial - nesse caso, porque havia pouco patrimonio
material. Mas foi uma iniciativa muito importante. Fomos obriga-
dos a ajudar essas comunidades a reinventar uma maneira de pen-
sar,de inventar e representar seu patrimdnio - inclusive, redefinir a
palavra “patrimdnio” na lingua deles, o que para mim foi uma expe-
riéncia Unica. Descobri que esta palavra, que utilizo todos os dias e
para mim é importante, ¢ uma chave da agdo do momento, da agéo
cultural, social etc. Uma palavra que ndo é compreensivel, dificil de
traduzir e ser absorvida no vocabulério de cada lingua, ja que elas
ndo tém a palavra patrimdnio! Dificil inventar maneiras de exprimir

0 mesmo conceito.

Il - Museus indigenas e museologias nativas

Agora, em 2016, temos esse movimento interamericano de
cooperagdo entre vocés, os mexicanos e os canadenses. Vocés
podem dar inicio a um movimento que tem tudo para dar bons fru-
tos e construir no futuro uma cooperagao entre iguais, entre comu-
nidades indigenas diversas, mas com um interesse Unico, que é o
interesse no desenvolvimento de cada povo e de cada cultura, e de
valorizagdo de cada patriménio.

Vou passar a responder as perguntas do Alexandre.

A museologia indigena - “nativa”, como se diz -, para mim,
é um ato politico, uma museologia essencialmente politica. Ndo é
como a museologia tradicional, baseada em colegdes, na importéan-
cia do acervo. O acervo é importante. E por qué? Porque é um ins-
trumento material, é a matéria-prima de uma estratégia politica de
desenvolvimento de cada povo, de cada povo com sua lingua, ndo

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

s6 a lingua, falada ou escrita, mas a lingua cultural.. e ndo s6 seu
passado, mas seu presente e seu futuro.

Essa museologia viva, ativa, de luta, € uma museologia que
se exerce sobre a terra, a cultura, sobre o patrimdnio, os objetos,
a religido, sobre a memoéria de cada povo. Essa museologia é um
instrumento de libertacdo e de negociagdo com a sociedade domi-
nante, no enfrentamento de cada um e todos os povos indigenas.

Entdo, essa ideia de uma museologia politica é importante
para distinguirtodos os museus indigenas de uma museologia artis-
tica, estética, cientifica, turistica. Uma museologia de identidade, de
comunidades locais, de pequenos territérios. Na maioria dos museus
tradicionais, isso ndo é um desafio politico, mas os museus comu-
nitarios sdo importantes para o desenvolvimento local. No caso dos
museus indigenas, é uma condigdo inventar uma museologia endé-
gena, original, criada, inventada por cada povo, cada comunidade.
E a condigdo de uma... ndo sei como dizer exatamente, pois o portu-
gués ndo é a minha lingua nativa... E condigéo de equilibrio entre a
identidade local e a relagdo com outras identidades vizinhas, como
a identidade nacional. 0 museu pode ser um exercicio essencial de
construcdo, de edificagdo de uma capacidade de reacédo, de negocia-
¢do, uma capacidade de tramitagdo com os outros - as outras socie-
dades, as outras comunidades, com o governo local, com o governo
nacional etc. - nas instancias internacionais. O museu pode ser o
primeiro passo, na minha opinido, de uma existéncia politica forte,
no problema de guerra, de uma luta entre iguais, no sentido social,
cultural, econdmico. No sentido de invengao do futuro.

Assim, o objetivo do museu indigena nédo é de criagcdo de uma
colegdo, ndo é s6 de promover uma exposigdo, expor a colegéo, a
coleta da memoéria, a documentacao das tradicdes etc. Sdo elemen-
tos de construcdo da comunidade e penso que isso faz a diferenca
em relagdo aos museus tradicionais, onde a colecdo é o centro, fica
no centro do museu, nos quais os objetivos sdo a criagdo, conser-
vagdo e a apresentagdo da colegdo. Os museus indigenas implicam
a criagdo de um instrumento politico pelo povo. Os objetos da cole-
cdo e as tradigdes sdo matéria-prima do discurso politico, cultural,

social, educacional, econémico. E por essa razdo que um museo-

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

logo indigena, na minha opinido, tem que ser um agente de desen-
volvimento antes de ser um bom pesquisador, um bom técnico de
exposicdo ou bom conservador fisico dos objetos. Tem que ser uma
agente central na comunidade porque ele tem a matéria-prima
necessaria para criar seu futuro. Mas a colegdo ndo é o essencial
nos museus indigenas, em minha opiniéo.

Resta a questdo da recuperacdo, o problema dos direitos
culturais, dos direitos politicos desses povos, da recuperagéo dos
objetos mais importantes de sua heranga, de seu passado, que exis-
tem e foram roubados por pesquisadores, por colecionadores, por
comerciantes de todo mundo, e hoje estdo nas cole¢des privadas
e nos museus publicos, nos maiores museus puUblicos do mundo,
como Louvre, British Museum, museus estadunidenses, do Quai
Branly, em Paris. Aliads, todos os objetos do Quai Branly pertencem,
de fato, a povos indigenas!

E, o que fazer? O assunto foi discutido varias vezes em reu-
nides da Unesco e do Icom. E muito dificil, porque, como vocés
sabem, todos os museus tradicionais tém uma regra importante,
absoluta: a regra da ndo alienagdo dos objetos das colecdes. E proi-
bido acessar, vender ou doar os objetos das colegdes, eles tém que
permanecer na colegcdo de cada instituicdo. Isso é como uma reli-
gido para os musedlogos, particularmente os dos museus maiores.
Na Franca, temos o caso das cabecas tatuadas de antigos chefes
tradicionais Maoris, da Nova Zeldndia, que fazem parte da colecéao
de varios museus da Francga. Foi muito dificil definir tudo isso. Pre-
cisamos de uma lei no parlamento que permita a restitui¢cdo des-
ses vestigios humanos - sim, porque eram vestigios humanos, ndo
apenas objetos importantes para o povo Maori. Finalmente, foi pos-
sivel, depois de trés, quatro anos de debates.

Esse problema da restituicdo é permanente, importante
e muito dificil de ser resolvido. H& varias categorias de objetos,
alguns sdo vestigios humanos - ossos, cabecas, esqueletos etc.
Agora hd mais ou menos um consenso internacional sobre a res-
tituicdo. O problema estd nos objetos de valor espiritual, religioso.
Quando um objeto é considerado pelo povo de origem como sacro,
ainda vivo, e que ainda nao perdeu seu valor religioso, é mais facil

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

o consenso. H4 um caso conhecido, o do Museu de Antropologia da
Universidade da Coliumbia Britédnica, Vancouver, no Canada. Existe
um acordo entre o museu da universidade e os povos indigenas da
regido de Vancouver que diz que os objetos sacros desses povos
sdo conservados - no sentido de conservacéo fisica - no Museu. Séo
objetos frageis, muito antigos. Embora conservados no Museu, per-
tencem aos povos e podem ser recuperados cada vez que precisem
deles em cerimoniais, festas ou ritos religiosos. Nesse caso, tudo
é bem organizado, pois esses povos ndo tém condicdes de conser-
va-los e a universidade tem. Assim, os objetos permanecem vivos,
permanecem Uteis, para a cultura, para a religido e rituais. Outros
objetos, como os da vida cotidiana, os objetos mais ou menos artis-
ticos e sem um valor espiritual, embora seja interessante recupera-
-los, também sdo importantes para representar essas culturas den-
tro de outros museus. O que vale é restituir ndo somente os objetos,
mas talvez reproducdes deles, fotos, fichas de identificagdo etc. O
melhor seria que cada povo, cada comunidade tivesse um inven-
tario completo - ou mais ou menos completo - de seu patrimdnio.
Mas sabemos que parte desse patrimoénio estd espalhado em outras
partes do mundo.

Quero acrescentar que na minha opinido os museus indigenas,
mais que outros museus comunitarios, precisam ter, no coragdo do
museu, um centro de documentacgado sobre o povo. E documental ndo
baseado em uma nogédo estreita de patriménio, mas como um banco
de dados. Acho que o melhor lugar para um banco de dados global,
total, de cada comunidade, € no museu indigena. Varios museus
comunitarios consideram o museu como um centro de documenta-
¢ado, a disposicao de todos atores de desenvolvimento, de todos os
atores politicos, oferecendo documentos, dossiés, acordos das nego-
ciagdes com vizinhos, com governos, locais, regionais, nacionais. E
o papel de um tipo de centro de documentagdo como esse é servir a
comunidade e suas autoridades, os eleitos, os chefes. E um dos ser-
vicos que o museu indigena pode oferecer a seu povo.

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

lll - Sobre as redes de museus indigenas

Por fim, vou falar um pouco sobre as redes que vocés estdo
construindo.

Acho que é uma coisa muito importante. Todas as comuni-
dades, todos os povos indigenas sdo relativamente pequenos em
tamanho, em importadncia econdmica, demogréfica etc. Mas, jun-
tos, eles podem criar uma forga politica, social, aquela for¢a que
provém da diversidade cultural unida. Cada cultura é diferente, mas
os povos indigenas do Brasil, e dos outros paises, constituem uma
diversidade cultural particular. H4 diversidade biolégica e cultural
em todos os paises. Em cada pais, as comunidades indigenas for-
mam um mosaico de interesses, com suas culturas, seus patrimoé-
nios e seus museus. A nogdo de redes que vocés estdo construindo
ano apds ano é de fato uma das coisas que eu considero mais
importantes para o futuro do mundo, ndo s6 dos povos indigenas,
mas do mundo. Porque n&o se trata apenas de diversidade biol6-
gica, de biodiversidade, dos pequenos, dos bichinhos, das espécies,
das ervas, mas da diversidade dos povos! E essencial manter vivos

a diversidade dos povos, de seus recursos patrimoniais e culturais.

Enfim, obrigado pela coragem de ouvir meu discurso,em mau
portugués, de além-mar, mas fago votos de sucesso nesse encon-
tro. O que vocés fazem é muito importante ndo s6 para vocés, mas
também para todo o mundo do patriménio, o mundo da cultura, o
mundo humano.

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/13



Redes de memodria na América - museus e museologia indigena em um cenario global: entrevista com Hugues de Varine

Alexandre Oliveira Gomes

Referéncias

GOMES, Alexandre Oliveira. Museus indige-
nas, mobilizacbes étnicas e cosmopoliticas
da memoria: um estudo antropolégico. Tese
(Doutorado em Antropologia) - Universi-
dade Federal de Pernambuco, Recife, 2019.

Esta entrevista foi efetuada durante pesquisa de doutorado em Antropologia realizada
como apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico (CNPq-
-Brasil), e se deu por meio da concessdo de uma bolsa de Doutorado no Programa de
Pés-Graduacdo em Antropologia da UFPE, entre 2014 a 2019; e, ainda, com o apoio da Coor-
denacgao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (Capes), por meio do Programa
de Doutorado-Sandwich no Exterior/PDSE, por intermédio do qual atuei como Estudian-
te-Huésped no Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social
(CIESAS) - Unidad Pacifico Sur (Oaxaca, México), realizando trabalhos junto & Unién de
Museos Comunitarios de Oaxaca/UMCO.

Alexandre Oliveira Gomes | Licenciado em Histéria pela Universidade Federal do Ceara
(UFC). Mestre e Doutor em Antropologia pela Universidade Federal de Pernambuco (Ufpe).
Professor de Etnologia Indigena do Instituto de Humanidades da Universidade da Integracdo
Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB), atuando também em sua Licenciatura
Intercultural Indigena (LIINDI). Coordenador da Escola Livre de Museologia Politica/PE, pes-
quisador do Nepe/Ufpe, assessor da Rede Indigena de Memédria e Museologia Social e do
Museu dos Kanindé. Autor dos livros Museus e memoria indigena no Ceara: uma proposta em
construgdo (Secult/CE, 2009, em coautoria com Jodo Paulo Vieira), “Aquilo é uma coisa de
indio”: objetos, memoria e etnicidade no Museu dos Kanindé do Ceara (Edufpe, 2016); e da
tese de doutorado Museus indigenas, mobilizagbes étnicas e cosmopoliticas da memoria: um
estudo antropoldgico (PPGA/UFPE, 2019). Email: amanayparangaba@yahoo.com.br. | Curri-
culo Lattes: http://lattes.cnpq.br/4517860485776752. | Orcid: 0000-0002-5886-0500.

Hugues de Varine | Nasceu em Metz, na Franca. E historiador, musedlogo e arquedlogo, um
dos pioneiros da “nova museologia” e criador do conceito de ecomuseu (1971). Diretor do
Conselho Internacional de Museus (ICOM) entre 1965 e 1974, atuou como um dos principais
colaboradores do Ecomuseu de Creusot-Montceau-les-Mines (Franga), criado em 1974. Con-
siderando-se discipulo do educador e filésofo brasileiro Paulo Freire (1921-1997), seus traba-
Ihos inspiraram diferentes vertentes da museologia social e comunitaria no Brasil e no mundo.
Foi organizador da Mesa-Redonda de Santiago do Chile (1972) e integrante do Movimento
Internacional para uma Nova Museologia (MINOM, de 1985). Dentre suas publicagdes em
portugués, além de vérios artigos e entrevistas, destacamos os livros O tempo social (1987) e
Raizes do futuro: o patrimonio a servigo do desenvolvimento local (2012).

<< Voltar ao inicio

Anais do Museu Histérico Nacional * Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/13


http://lattes.cnpq.br/4517860485776752

	_GoBack
	_Hlk194568846
	_Hlk213268623
	_Hlk213253499
	_Hlk194568294
	_Hlk188402740

