
Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 1/31

D
os

si
ê 

 M
us

eu
s,

 m
em

ór
ia

 e
 m

us
eo

lo
gi

a 
in

dí
ge

na Magüta
Luz sobre o museu do povo Tikuna
Magüta: light on the Tikuna people’s museum

Recebido em: 30/10/2024
Aprovado em: 19/05/2025 

RESUMO

Neste artigo, foi adotada uma perspectiva etno-
gráfica sobre o Museu Magüta, criado em 1991, na 
cidade de Benjamin Constant (AM), entendendo-o 
como um meio de comunicação das lutas políti-
cas, simbólicas e culturais do povo Tikuna. O ob-
jetivo é analisar o museu como uma construção 
dinâmica que reflete os processos históricos de 
reconhecimento da identidade indígena, autorre-
presentação e performance cultural desse povo. 
Ao percorrer mais de três décadas de existência 
da instituição, foram utilizadas as sucessivas 
gestões do museu como material de análise, para 
observar como suas narrativas expositivas dialo-
gam com as transformações históricas, sociais, 
políticas e culturais vivenciadas pelos Tikuna. 
Essa perspectiva etnográfica fundamenta-se em 
trabalhos de campo realizados entre 2010 e 2019, 
permitindo uma abordagem aprofundada de sua 
trajetória e de seus sentidos contemporâneos.

Palavras-chave: Museu Magüta; Tikuna; representação; 
autorrepresentação indígena; museologia indígena.

ABSTRACT

In this article, we adopt an ethnographic perspec-
tive on the Magüta Museum, established in 1991 in 
the city of Benjamin Constant, Amazonas. We un-
derstand the museum as a medium for communi-
cating the political, symbolic, and cultural struggles 
of the Tikuna people. Our objective is to analyze the 
museum as a dynamic construction that reflects 
the historical processes of recognition of indige-
nous identity, self-representation, and cultural per-
formance of this people. Covering more than three 
decades of the institution’s existence, we use the 
successive administrations of the museum as ma-
terial for analysis to explore how its exhibition narra-
tives engage with the historical, social, political, and 
cultural transformations experienced by the Tikuna. 
This ethnographic perspective is based on fieldwork 
conducted between 2010 and 2019, enabling an in-
depth examination of its trajectory and contempo-
rary significance.

Keywords: Magüta Museum; Tikuna; representation; in-
digenous self-representation; indigenous museology.

Nilza Silvana Nogueira Teixeira

Sobre a autora >>

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 2/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 1. Fachada atual do Museu Magüta. Crédito: Santo Cruz, 2025.

A partir de uma escrita etnográfica apoiada em longo trabalho 
de campo realizado entre os Tikuna da região de Benjamin Cons-
tant, no estado do Amazonas, analisam-se, neste artigo, as trans-
formações pelas quais o Museu Magüta vem passando, à luz de 
três abordagens distintas: o reconhecimento da identidade indí-
gena (Honneth, 2003), as ideias de autorrepresentação como objeto 
museológico (Silva, 2020) e a ideia de performance (Rodrigues, 
2005) ritual atualizada. Com base nesses elementos, propõe-se ler 
o museu como uma construção em curso, que se reconfigura conti-
nuamente ao longo de mais de três décadas, desde sua idealização, 
em 1988, e posterior inauguração, em 1991.

O Museu Magüta é do povo Tikuna, a maior etnia brasileira,1 com 
uma população de mais de 46 mil pessoas, em sua maior parte habi-
tando a região do Alto Solimões nas fronteiras entre Brasil, Colômbia 
e Peru. Foi a primeira experiência museológica entre indígenas no 
Brasil e serviu de inspiração para que esse modelo de representação 
se espalhasse entre diversos povos indígenas brasileiros. 

Na análise sobre a luta pelo reconhecimento da identidade 
indígena, observa-se que esse era um objetivo comum, tanto na 
iniciativa coordenada pelo Centro de Documentação e Pesquisa do 

1   Para mais informações, consulte: https://indigenas.ibge.gov.br/. Acesso em: 30 nov. 2025. 

https://indigenas.ibge.gov.br/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 3/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira Alto Solimões (CDPAS) – Centro Magüta2 quanto na motivação dos 

indígenas para a criação de um museu. Essas motivações se justi-
ficam quando se olha para a história de contato dos Tikuna – cujo 
modo de vida foi profundamente impactado pelo processo de ocu-
pação da Amazônia, pelo estabelecimento de fronteiras entre paí-
ses, em seus antigos territórios e, no período contemporâneo, pela 
ação de seringalistas e madeireiros.

O fortalecimento da presença do Estado na região, por meio 
da criação de postos da Fundação Nacional dos Povos Indígenas 
(Funai), e a demarcação das terras, resultado da luta dos Tikuna, 
trouxeram segurança ao estilo de vida indígena. Mas, se isso signi-
ficou um avanço na qualidade de vida, retirando-os da dependência 
das relações comerciais espúrias praticadas por comerciantes e 
seringalistas, implicou no aumento da hostilidade e violência pra-
ticadas contra os indígenas pelos regionais. 

Os agentes seringalistas estabeleceram relações de domina-
ção ao deslocar os Tikuna das margens dos rios, onde tradicional-
mente viviam, transferindo-os para locais de interesse econômico 
próprio, durante o período da borracha, no Amazonas no século XIX, 
até meados do século XX (Oliveira, 2012). Esses “patrões”, como 
eram conhecidos os seringalistas, tinham a prática de registrar os 
indígenas com seu sobrenome, simbolizando não apenas a apro-
priação da pessoa, mas também a negação de sua autonomia e 
identidade coletiva. Dentro das áreas sob seu controle, os seringa-
listas detinham autoridade capaz de impor normas e punições físi-
cas. Na segunda metade do século XX, os conflitos entre indígenas 
e madeireiros foram escalando, devido às invasões dos madeirei-
ros nas terras indígenas, para extração de madeira. Em 1988, um 
madeireiro foi acusado de ser o mandante de um ataque armado 
contra os Tikuna, conhecido como “massacre do capacete” (Pan-
toja, 2023),  que resultou em indígenas mortos, feridos e desapare-
cidos. São exemplos que configuraram formas concretas de desres-

2   O Centro Magüta foi criado pelo antropólogo João Pacheco de Oliveira, junto com os caci-
ques Tikuna, na cidade de Benjamin Constant, e mediou a aplicação de recursos financeiros 
nos projetos indígenas de demarcação das terras Tikuna, entre outros projetos de desenvol-
vimento sustentável e educacional.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 4/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira peito, violência e desvalorização cultural – elementos centrais, na 

concepção de Axel Honneth (2003), sobre as motivações para a luta 
por reconhecimento.

Sem incorrer em idealizações sobre as aspirações indígenas, 
é possível afirmar que, naquele contexto histórico, o desejo fun-
damental dos Tikuna era o de serem reconhecidos em sua subje-
tividade e pertencimento étnico como povo indígena. Esse anseio 
emergia como resposta à exclusão e ao apagamento identitário, 
expressos na percepção desumanizante, como evidencia o relato 
de Nino Fernandes3: “eles veem nós como fosse um passarinho, que 
atira e mata assim pum...” (apud Teixeira, 2022, p. 32). Nesse sentido, 
a luta por reconhecimento se inicia pela demarcação do território, 
pelo esforço em obter o reconhecimento jurídico da condição indí-
gena – e não mais a categorização de “caboclo” –, bem como pela 
afirmação cultural, por meio da exposição pública de seus saberes. 
A criação do museu, portanto, configura-se como uma estratégia de 
enfrentamento simbólico e político, destinada a provocar um olhar 
mais amistoso por parte dos benjaminenses e a valorizar o saber-
-fazer indígena como expressão de uma tecnologia própria, enrai-
zada em sua cosmologia e em seu modo de vida.

Seguindo a proposta de escrita, identifica-se que as disputas 
pela autorrepresentação Tikuna no museu se tornaram evidentes a 
partir de 1996, durante o processo de dissolução do Centro Magüta 
e dos conflitos entre seus colaboradores e os indígenas. Uma parte 
desses colaboradores apoiava os caciques e a outra, a associação 
dos professores. Na disputa, os caciques levaram o museu, e a asso-
ciação dos professores perdeu a possibilidade de propor projetos e 
captar recursos, e mesmo de envolver o museu em seus projetos.

Os caciques conseguiram implementar algumas mudanças 
estruturais no museu e reforçaram a narrativa de que o Conselho 
Geral da Tribo Tikuna (CGTT) era o único responsável pelos avanços 
e conquistas na história recente do povo. Pedro Inácio4 carregou de 

3   Nino Fernandes, importante liderança Tikuna, atuou na associação dos caciques e profes-
sores e foi diretor do Museu Magüta.

4   Pedro Inácio Pinheiro, cacique geral dos Tikuna e sua maior liderança, esteve à frente do 
processo de organização dos indígenas na região do Alto Solimões.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 5/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira forma vitalícia o título de cacique geral do CGTT e Nino Fernandes 

também ficou à frente do museu por toda sua vida. 

Nino Fernandes gozava de influência junto aos caciques e às 
comunidades Tikuna, que, todavia, não se comparava com a influên-
cia exercida por Pedro Inácio. Fernandes mediava o acesso de pes-
soas e instituições ao universo Tikuna por intermédio do Museu 
Magüta. Nesse campo, ao longo do tempo em que combinou os anos 
como coordenador do CGTT e diretor do Magüta, construiu uma rede 
relacional complexa, com instituições, pesquisadores, acadêmicos 
e associações indígenas. 

Essa rede de relacionamentos, construída ao longo do tempo, 
não estava sujeita à mediação do CGTT e seguia o fluxo determinado 
pelo diretor do museu. Após o final do convênio entre a Fundação 
Nacional de Saúde (Funasa) e o CGTT, em 2006, a associação dos 
caciques foi perdendo influência como detentora da representati-
vidade Tikuna. As relações construídas por Nino eram vistas com 
desconfiança por Pedro Inácio e, em geral, as iniciativas de projetos 
feitas pelo diretor do museu e seus parceiros externos costuma-
vam passar longo tempo à espera da autorização dos caciques. As 
negociações eram sempre muito delicadas e sujeitas a mudanças 
abruptas, o que tornava o ambiente inseguro para qualquer projeto 
envolvendo o museu, uma vez que a autorização obtida nunca tinha 
caráter permanente e, a qualquer momento, podia ter a condição de 
autorização modificada.

As restrições jurídicas do CGTT para gerenciar projetos finan-
ciados asfixiaram ainda mais a situação do Museu Magüta, que já 
não tinha sequer a ajuda financeira do CGTT, nem conseguia gerir 
projetos próprios, devido às intrincadas relações jurídicas que o 
atrelavam à associação dos caciques.

As disputas entre os próprios indígenas fazem parte do seu 
processo de transformação social e histórica. A autorrepresentação 
funciona, nesse contexto, como um capital simbólico em disputa – 
internamente, entre os diferentes grupos Tikuna, e, publicamente, 
pelas instituições com projeção, como o museu e as associações. 

Por outro lado, como já analisado (Silva, 2020) no caso do 
Museu Bororo, quando um grupo, sob a égide do museu indígena, 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 6/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira estabelece relações institucionais entre museus e é convidado a 

representar visual e simbolicamente sua cultura, se está diante 
não somente de uma narrativa identitária, mas da autorrepresenta-
ção sendo tratada como um objeto. Nesse sentido, ela é manejada 
como um artefato cultural que comunica, legitima e disputa senti-
dos em contextos museológicos.

O museu, quando comparado às outras formas de associação, 
carrega a potência de representar uma cultura por meio de seus 
objetos. As maneiras como as relações entre o museu indígena e 
demais instituições museais se estabelecem podem reproduzir as 
estruturas coloniais de pensamento e reforçar a ideia de um uni-
verso indígena como uma coletividade homogênea. Daí a neces-
sidade de compreender a autorrepresentação Tikuna, a partir do 
museu ou de associações diversas, como a expressão situada de 
um grupo específico em um contexto histórico, político e cultural. 

O terceiro momento de transformação do museu passa a ser 
observado a partir de 2009, após um longo processo legal junto à 
União, enfrentado pela associação dos caciques e no qual ele cons-
tava como parte do patrimônio dessa associação. O entendimento, 
defendido pelo Ministério Público, de que o museu era patrimônio 
do povo Tikuna e não poderia ser utilizado para o pagamento das 
dívidas contraídas pela associação dos caciques se consolidou. 
A decisão judicial desvinculou o museu do processo e o declarou 
patrimônio do povo Tikuna, deixando de pertencer à associação 
dos caciques. Esse marco institucional inaugurou uma nova fase 
de gestão e significação cultural do acervo.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 7/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira O museu e a luta por reconhecimento 

Figura 2. Vista frontal original do Museu Magüta. 
Crédito: Jocilene Cruz, 2005.

Figura 3. Vista posterior original do Museu Magüta. 
Crédito: Silvana Teixeira, 2016.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 8/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira Magüta foi a denominação usada por Yoi’í, herói cultural no 

mito de origem do povo Tikuna, na saga dele e de seu irmão, Ipí, para 
criarem os seres humanos. Yoi’í e sua mulher saíram para pescar no 
rio, que já havia sido fertilizado por seu pai, Nutapa. Os dois usaram 
diversas iscas, e os peixes que eram pescados, quando saíam da 
água e tocavam a terra, se transformavam nos mais diversos seres. 

Quando Yoi’í usou isca de macaxeira, os pescados, assim que 
tocavam o solo, se transformavam em seres humanos. Essa gente 
era os Tikuna verdadeiros e Yoi’í chamou-os Magüta, o povo pes-
cado (Santos, 2010). Os outros seres humanos foram pescados por 
Ipí, o irmão, que estava sempre envolvido em tramas e discórdias. 

O Museu Magüta foi construído em Benjamin Constant, municí-
pio amazônico na fronteira com o Peru. Essa cidade fica localizada em 
uma posição estratégica para os indígenas, por ser acessível tanto 
para quem chega das comunidades indígenas, por rio ou estrada, 
quanto para aqueles que chegam de avião. O aeroporto mais próximo 
fica na cidade vizinha, Tabatinga, de onde regularmente, ao longo 
do dia, partem lanchas para Benjamin Constant. Toda essa região é 
conhecida como Tríplice Fronteira entre Brasil, Colômbia e Peru, onde 
se concentra a maior parte das comunidades Tikuna.

A decisão sobre a construção e a localização do museu estava 
atrelada às concepções do CDPAS, ou Centro Magüta, uma organi-
zação criada em 1986 pelo antropólogo João Pacheco de Oliveira e 
pelos caciques do CGTT. O centro era o responsável pelos projetos 
de interesse indígena desenvolvidos na região, com sede em Benja-
min Constant, mesmo local onde foi construído o museu.

O grupo que tomou a iniciativa de criar o museu estava situado 
nas franjas dos processos decisórios dos Tikuna e, em certa medida, 
da política desenvolvida pelos caciques nos jogos de poder sobre a 
representatividade e o protagonismo nos projetos de demarcação, 
saúde e desenvolvimento sustentável. 

Quando se reflete sobre esse passado, é possível identificar 
dois campos de ação e relevância. O primeiro é o campo da educa-
ção escolar indígena, desenvolvido pelos professores e professoras 
indígenas e pelas assessoras educacionais, marcadamente Jus-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 9/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira sara Gruber5 – ligada à criação do museu. O segundo é o das articu-

lações em torno da demarcação e dos grandes projetos de assistên-
cia e desenvolvimento social que foram dinamizados na região do 
Alto Solimões, na década de 1990, e protagonizados pelos caciques 
Tikuna e pelos assessores indigenistas (Teixeira, 2022).  

Nesse contexto histórico, o museu funcionava como um espaço 
de educação não formal e representava uma possibilidade de intera-
ção didático-pedagógica com a comunidade não indígena de Benja-
min Constant. Entende-se que o conceito de “reconhecimento” desen-
volvido por Axel Honneth oferece uma chave analítica potente para 
compreender a experiência do Museu Magüta como uma expressão 
das lutas simbólicas e políticas do povo Tikuna. Segundo Honneth, 
a constituição da identidade depende do reconhecimento intersub-
jetivo em três esferas, que podem ser vistas tanto individualmente 
quanto coletivamente: o amor, que sustenta a autoconfiança, o 
direito, que promove o respeito próprio, e a estima social, que ajuda 
a desenvolver a autoestima. O Museu Magüta pode ser um espaço 
onde essas dimensões se articulam, considerando as possibilidades 
de que: ao expor o modo de vida Tikuna, isso implique na construção 
de vínculos com a comunidade não indígena; ao afirmar seu direito à 
memória e entender sua cultura como um patrimônio, isso sustente 
uma forma de reconhecimento jurídico e político, e, finalmente, ao 
utilizar a estrutura museal como forma de exposição da sua cultura, 
isso signifique agregar prestígio e valor cultural, dentro e fora do uni-
verso indígena.

Mostrar a cultura indígena no museu foi a forma de obter o 
reconhecimento dos regionais, que, nas relações sociais, invisibi-
lizavam o estilo indígena de viver. Esse apagamento pode ser veri-
ficado em situações em que, por exemplo, a língua indígena era 
reduzida a uma gíria, não sendo considerada a fluência como um 
sinal de distinção, e o uso da tecnologia indígena no manejo dos 
materiais da floresta – para criar utensílios, para a construção de 
casas, a pesca, a agricultura e a navegação – não era compreendido 
como um conhecimento ancestral. Sob essa perspectiva, os arte-

5   Jussara Gruber, antropóloga e artista plástica, coordenou essa iniciativa, junto com Vera 
Maria Navarro Paoliello, ambas estagiárias do Museu Nacional.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 10/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira sanatos – generalidade para classificar a produção material – eram 

os principais símbolos da cultura Tikuna. Vistos como objetos, eles 
são signos que inter-relacionam as histórias míticas acerca de sua 
fabricação, os materiais da floresta que são empregados, os rios, 
igarapés ou lugares onde esses materiais são encontrados, os seres 
que são considerados donos desses materiais e, finalmente, toda a 
cosmogonia que sustenta a sociabilidade indígena. 

Os docentes da Organização Geral dos Professores Ticuna Bilín-
gues (OGPTB) tiveram papel fundamental na construção do acervo, 
pois coletaram peças, organizaram documentos e atuaram na pro-
dução de materiais didáticos pautados na vivência e história indí-
genas para as escolas. Os Tikuna participaram de oficinas para a 
confecção de pinturas, objetos e desenhos voltados à comunicação 
visual da exposição. Alguns fizeram viagens nacionais e internacio-
nais a pretexto de conhecer a dinâmica dos museus etnológicos e 
receberam treinamento em museologia no Museu Nacional (RJ). A 
coleta de livros empreendida nesse período de formação resultou 
em uma biblioteca especializada em história e cultura dos povos 
indígenas da Amazônia, alocada no museu (Erthal, 2006, p. 222).

A exposição montada refletia a proposta idealizada por Gruber 
e se inspirava na estrutura expositiva clássica de museus etnoló-
gicos, com seus balcões de madeira e vidro, vitrines e um percurso 
organizado a partir do mito de origem do povo Tikuna e da exposição 
dos mapas das terras indígenas. Em sequência, vinha a parte dedi-
cada aos artefatos e sua tecnologia de produção e, ao final, duas 
salas abrigavam a exposição dos mascarados e dos instrumentos 
sonoros e musicais utilizados no ritual da Moça Nova. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 11/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 4. Início da exposição Mito de origem. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.

Figura 5. Exposição de esculturas em cerâmica e madeira e, por trás da 
coluna central, ficam a cestaria e as fibras. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 12/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 6. Sala dos instrumentos rituais. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.

Figura 7. Sala do Resguardo da Moça Nova. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 13/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 8. Sala dos Mascarados, seres míticos convidados ao ritual da 
Moça Nova. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.

A produção desses objetos exibia a riqueza e a complexidade 
da cultura Tikuna de modo inteligível para os regionais. Isso tam-
bém demonstrava que, se de uma parte, houve intensa participa-
ção indígena, a condução, por parte da coordenação dos trabalhos, 
determinava o modelo a ser adotado na estrutura expositiva. Mas 
não se simplifique a relação desenvolvida nesse projeto de museu 
indígena tentando encontrar uma pedra fundamental, estabele-
cendo marcadores como imitação ou mimesis (Oliveira, 2012) das 
exposições dos museus nacionais e buscando a autoria/ autentici-
dade indígena na criação do museu. 

Nos entrecaminhos das expectativas das partes envolvidas 
nesse projeto, floresceram aspectos percebidos somente a poste-
riori. Tem destaque a inovadora ideia de informar o nome dos auto-
res e autoras, bem como as comunidades de origem dos objetos 
expostos. A autoria indígena em museus é uma questão que atra-
vessa discussões há mais de duas décadas (Price, 2000), sendo 
um resgate impossível de ser feito por um museu não indígena. 
Considera-se, nessa afirmação, que os museus etnológicos – que 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 14/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira detêm a guarda da maior parte dos objetos coletados, comprados 

ou mesmo expropriados de povos originários – têm, em suas reser-
vas técnicas, uma quantidade tão grande de objetos que seriam 
incapazes de indicar com precisão a identidade dos povos, ou as 
autorias individuais de todos os objetos que possuem.

Com os marcadores “autoria” e “comunidade de origem dos 
objetos”, pode-se reconstruir os percursos realizados por tais obje-
tos até o museu, recriar sua história individual e a das interações 
dos diferentes grupos que os produziram, bem como compreen-
der a sua participação nas demandas políticas engendradas pelos 
caciques Tikuna. É possível citar os quadros produzidos por Pedro 
Inácio – liderança carismática, que levou a termo a organização dos 
caciques em associação, conforme indicado anteriormente – e que 
ocupavam uma posição de destaque na entrada do museu. Das ter-
ras indígenas Éware I e Éware II, com as quais o líder tinha forte 
conexão, veio a maioria dos colares e esculturas de madeira. 

Os objetos vindos das comunidades Lago Grande, no municí-
pio de Santo Antônio do Içá, e Belém do Solimões, no município de 
Tabatinga (Teixeira, 2022), indicavam a aliança das pessoas dessas 
comunidades com Pedro Inácio e com os caciques do CGTT. 

Figura 9. Cesto identificado com o nome da autora da comunidade de 
onde veio a peça. Crédito: Silvana Teixeira, 2016. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 15/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 10. Desenhos sobre o mito de origem dos Tikuna, 
de Pedro Inácio Pinheiro. Crédito: Jocilene Cruz, 2005.

A criação do CGTT, do Centro Magüta, da OGPTB e do Museu 
Magüta integrou as principais ações do movimento indígena no Alto 
Solimões, além de outras, que as precederam e sucederam. Essas 
ações promoveram a organização indígena e provocaram mudan-
ças importantes, como a demarcação das terras, a criação de esco-
las com professores Tikuna e postos de atenção à saúde indígena.6 

6   Atualmente, Distrito Sanitário Especial Indígena (DSEI), ligado ao Sistema Único de Saúde 
(SUS).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 16/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira O Museu Magüta e a autorrepresentação Tikuna

O fim do projeto de demarcação das terras indígenas culmi-
nou na desativação do Centro Magüta, em um longo e conflituoso 
processo. O acirramento das disputas pela liderança e pelo controle 
dos recursos financeiros destinados a projetos em nome dos Tikuna 
levou a uma ruptura profunda entre os assessores não indígenas, a 
organização dos caciques e a dos professores.

Apesar das tensões emergentes, persistiam entrelaçamen-
tos entre os grupos. A associação dos professores continuava a 
desenvolver propostas na área da educação, frequentemente incor-
porando o museu como parte dessas iniciativas. Com o tempo, os 
conflitos se intensificaram e as divergências entre os assessores 
externos encontraram ressonância nas disputas internas entre os 
próprios indígenas. 

O museu, até então periférico às prioridades dos caciques – 
mais diretamente envolvidos com a demarcação e os projetos de 
saúde indígena do que com os projetos educacionais –, passou a 
ocupar posição central nos embates entre os dois grupos, por oca-
sião do encerramento definitivo das atividades do Centro Magüta. 
Sendo parte do patrimônio institucional do centro, o museu passou 
a representar uma referência material e simbólica da organização 
dos caciques. Nesse contexto, a ameaça de seu fechamento emer-
giu como estratégia política para eliminar a influência remanes-
cente da associação dos professores sobre o espaço museal.

O patrimônio físico do museu – prédio, acervo e mobiliário – 
foi transferido à associação dos caciques. A associação dos pro-
fessores se retirou do local, levando consigo o acervo bibliográfico, 
e se estabeleceu em definitivo no centro de formação que havia 
construído na comunidade Tikuna de Filadélfia. A partir daquele 
momento, a associação dos caciques assumiu a responsabilidade 
pela gestão e manutenção de toda a estrutura do museu.

O contexto de reorganização de poderes das instituições, até 
então especializadas e autorizadas a representar a comunidade indí-
gena, expõe o jogo de forças entre os agentes envolvidos no domínio 
da representação Tikuna. A posse do museu evidencia o potencial 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 17/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira a ele agregado de produção e veiculação da representação Tikuna. 

Nesse ponto, a disputa política pela posse do museu revela uma 
estrutura relacional simbólica de mediação e legitimidade para defi-
nir quem pode falar e representar o coletivo (Silva, 2020).

A proposta de Aramis Luis Silva de considerar a autorrepre-
sentação como um objeto museológico, em sua análise da atua-
ção de curadores Bororo no Museu de História do Pantanal, ilumina 
as relações muitas vezes conflitantes dos grupos que pretendem 
representar uma coletividade. No caso em tela, a rede relacional foi 
construída entre atores com histórico de conflitos, como a comuni-
dade da aldeia de Meruri e os missionários salesianos. No processo 
de representar o coletivo Bororo no museu, as relações sociais, polí-
ticas e institucionais são estabilizadas para produzir legitimidade 
e visibilidade. Em comparação, no Museu Magüta, a autorrepresen-
tação Tikuna também emerge como um campo de disputa – mas, 
diferentemente do caso Bororo, os conflitos, nesta fase, se concen-
tram entre grupos internos à coletividade Tikuna, que disputam 
narrativas, visibilidade e prestígio simbólico em torno das práticas 
culturais que o museu abriga. Ao evidenciar essas disputas inter-
nas, o caso Tikuna revela que a autorrepresentação indígena não é 
um ato consensual, mas um processo marcado por tensões socio-
políticas locais.

A fase da gestão indígena do Magüta tem início sob o impacto 
simbólico da declaração de vitória do cacique Pedro Inácio: “Agora 
essa Museu é nossa” (Teixeira, 2022). Os arranjos iniciais dessa ges-
tão previam que os caciques assumissem, cada um a seu tempo, a 
condução dos trabalhos na instituição. Na fase anterior, a gestão 
museal era conduzida pela assessora da OGPTB e do Centro Magüta, 
Jussara Gruber. Apesar de contar, principalmente, com a colabora-
ção de Constantino Ramos Lopes, professor Tikuna e curador do 
Magüta, Gruber centralizava as decisões acerca dos projetos desen-
volvidos no âmbito do museu. No início da gestão indígena, um pajé 
Tikuna foi escolhido para residir na casa localizada nos fundos do 
terreno, ficando responsável pela limpeza e organização do espaço. 

No entanto, esse arranjo mostrou-se limitado e, em 1998, uma 
assembleia do CGTT escolheu o indígena Nino Fernandes para assu-
mir o cargo de diretor do Magüta. Posteriormente, em 2000, Nino 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 18/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira Fernandes e o pajé Paulinho Manoelzinho Nunes foram eleitos, res-

pectivamente, diretor e vice-diretor do CGTT e assumiram, também 
juntos, os mesmos cargos na gestão do Museu Magüta.

A escolha das figuras envolvidas na condução do museu revela 
elementos essenciais da cosmologia Tikuna: o pajé, o diretor e a 
artesã. O pajé representa o conhecimento dos ritos, cantos, encan-
tos e performances rituais. O diretor, por sua vez, se aproxima da 
categoria de “dono” – pois, no universo mítico Tikuna, tudo tem um 
dono, de objetos até lugares e elementos da natureza. Já a artesã 
encarna a agência feminina, atuando por meio do saber-fazer ligado 
à produção e à comercialização de objetos da cultura material. 

Esse modelo de gestão foi marcado por uma indagação recor-
rente sobre quem eram os donos do museu, feita pelos Tikuna à 
diretoria. Em sua primeira gestão, a oposição era nitidamente 
estabelecida: ou os indígenas eram os donos do museu, ou eram 
os brancos. Contudo, para os Tikuna, elementos da floresta, lagos, 
tipos de barro, espécies vegetais e até fenômenos naturais estão 
envolvidos em relações de posse, controle e proteção mediadas pela 
figura do dono. Saber quem são os donos do museu mergulha nos 
profundos significados dessa relação de posse no universo mítico 
Tikuna. Por outro lado, quando aplicada ao museu, a categoria dono 
adquire um significado ampliado, pois passa a dialogar com a ideia 
de posse da autorrepresentação como ferramenta de poder simbó-
lico, com capacidade de sustentar redes de sentido, legitimidade e 
autodeterminação cultural.

No museu, a linguagem expositiva foi ganhando elementos 
que reforçavam a figura dos caciques do CGTT como os detentores 
de uma nova narrativa histórica do povo Tikuna, amparada pelas 
vitórias no projeto de demarcação das terras indígenas e na condu-
ção de projetos na área da saúde indígena. Essas narrativas apare-
cem, na exposição, com a inclusão de quadros com fotografias das 
assembleias e dos caciques. Estes estão retratados em um fundo 
onde aparecem as armas que aludem a uma espécie de brasão, 
criado para compor o quadro de símbolos da luta dos caciques. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 19/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 11. Quadros com membros do CGTT. Crédito: Silvana Teixeira, 2016. 
 

Figura 12. Quadro de Pedro Inácio, cacique geral vitalício do CGTT. 
Crédito: Silvana Teixeira, 2016.

A experiência e a performance no Museu Magüta

O terceiro momento de transformação passou a ser observado 
na exposição do museu a partir de 2009, quando ele se tornou, 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 20/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira legalmente7, patrimônio do Povo Tikuna, não mais da associação 

dos caciques. 

O Museu Magüta foi construído pelo Centro Magüta, uma ins-
tituição criada com a anuência da associação dos caciques, o CGTT, 
para viabilizar as demandas do povo Tikuna. Com o fechamento 
do centro, todos os bens adquiridos, incluso o museu, passaram a 
constar como patrimônio do CGTT. A associação dos caciques Tikuna 
entrou em situação de inadimplência junto à União, na prestação 
de contas de projetos geridos por essa associação e financiados 
pela União. As pendências incidiram em penalidades e cobranças 
judiciais, que incluíam a casa e o acervo do Museu Magüta como 
bens arrolados para o pagamento das dívidas cobradas pela União. 

A mobilização realizada pelo diretor do museu surtiu efeito 
junto ao Ministério Público da União. As ações empreendidas pelo 
ministério foram decisivas para desvincular o Museu Magüta das 
responsabilidades financeiras contraídas pelo CGTT junto à União, 
bem como para preservar o terreno, a casa e o acervo como patrimô-
nios do povo Tikuna. 

A partir dessas ações, o Museu Magüta passou a representar, 
juridicamente, a unicidade dos Tikuna em torno de um patrimônio 
material coletivo, e esse aporte tornou possível a constituição de 
uma identidade jurídica própria para a instituição.

Na exposição do museu, a presença marcante dos líderes do 
CGTT foi sendo gradualmente substituída pela visão de seus donos. 
O fato de uma decisão judicial determinar que o museu passaria 
a ser patrimônio da coletividade Tikuna não significou uma aber-
tura de sua gestão a toda a coletividade. No entanto, foi possível 
verificar algumas brechas na exposição, com a inclusão de outros 
agentes que também colaboraram na luta Tikuna e que foram invi-
sibilizados nas narrativas expostas no museu.

O diretor substituiu todos os desenhos originais que narravam o 
mito de origem dos Tikuna, feitos por Pedro Inácio, por versões seme-

7   Ver processo n. 1.13.001.000018/2009-34, da Procuradoria da República no Estado do 
AM/Tabatinga, Ministério Público Federal, encontrada no acervo particular de Nino Fernan-
des. cf. Teixeira (2022, p. 290) 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 21/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira lhantes, pintadas a óleo pelo artista plástico Dhíani Pa’saro8, indígena do 

Alto Rio Negro que, à época, iniciava sua carreira artística. Na nova com-
posição da exposição, também foram encomendadas peças esculpidas 
em madeira por um artesão da comunidade de Filadélfia, além de terem 
sido incluídos objetos produzidos por artesãs da mesma localidade. 

Figura 13. Quadro sobre Nutapa, originalmente desenhado por Pedro 
Inácio. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.

Figura 14. Quadro com os filhos de Nutapa, da mesma série de quadros 
substituídos. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.

8   Para mais informações sobre o artista e sua obra, visite o site do Instituto Dirson Costa. 
Disponível em: https://www.institutodirsoncosta.com.br/artistas/dhiani-pasaro/. Acesso em: 
1 dez. 2025.

https://www.institutodirsoncosta.com.br/artistas/dhiani-pasaro/


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 22/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira Essas inserções comunicavam a presença de outros agentes, dife-

rentes dos caciques, como partícipes da história recente dos Tikuna. 
Nino Fernandes nunca foi cacique de sua comunidade. Ele foi profes-
sor e funcionário da Funai, o que indica um deslocamento de poder das 
mãos dos caciques para outros agentes de base da comunidade. 

A inclusão de objetos fabricados por outra artesã, Hilda Pinto 
Félix, cumpriu papel semelhante. Ela foi figura central na organi-
zação da Associação das Mulheres Tikuna (Amit), tendo atuado de 
forma contínua na diretoria do museu por mais de uma década. Sua 
trajetória foi marcada por engajamento político, enfrentamento do 
preconceito – inclusive dentro da própria comunidade – e, poste-
riormente, pela invisibilização de seu protagonismo como liderança 
feminina nas causas indígenas. 

O pajé Paulinho foi cacique da comunidade de Vendaval e asso-
ciado do CGTT. Ele também fez uma curadoria para a exposição, 
incluindo um retrato seu no quadro de fotografias dos caciques do 
CGTT, coletou esculturas de madeira representando os objetos usa-
dos pela polícia indígena do Alto Solimões (Piasol) (Mendes, 2014), 
e, em uma etiqueta, se identificou como coletor das peças. Apesar 
de ser pessoa importante no universo Tikuna, o pajé não estava 
representado na exposição. 

A presença do pajé Paulinho trouxe o conhecimento de cura 
Tikuna para dentro do museu, onde foi instalada uma sala de aten-
dimento para pajelança e o tratamento das mais diversas ques-
tões de saúde física e emocional, apresentadas por indígenas e não 
indígenas da região. Essa prática reforçou sua autoridade como um 
pajé verdadeiro, no sentido Tikuna de distinção entre o que é autên-
tico e tem eficácia e o que não é.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 23/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 15. Fotografia de Paulinho no quadro dos caciques/capitães do 
CGTT. Crédito: Silvana Teixeira, 2016.

Em 2018, após duas décadas como diretor do Museu Magüta, 
Nino Fernandes sofreu um infarto fulminante, e uma mobilização 
foi realizada por Mislene Metchacuna Mendes9, em busca do apoio 
de diferentes setores, dentro e fora do universo Tikuna, para que 
o pajé Paulinho desse continuidade às ações no Museu Magüta. 
Após longas negociações, Santo Inácio Clemente Cruz, partícipe em 
várias composições políticas como aliado de Nino Fernandes, assu-
miu a diretoria do Museu.

A gestão de Santo Cruz, até o momento da escrita deste artigo, tal 
como a de seu antecessor, busca imprimir sua visão do museu. Santo 
é um entusiasta das artes Tikuna, costuma tocar violão, conhece os 
cantos rituais e está empenhado em trazer o que chama de movimento 
para o espaço do museu. Ele tem como proposta construir um centro 
cultural, uma edificação no espaço livre, na parte da frente do terreno. 
Nesse ambiente, projeta a realização de feira de artesanato, oferta de 

9   Antropóloga Tikuna, à época coordenadora Regional do Alto e Médio Solimões (Funai) e 
atualmente (em 2025) Diretora de Administração e Gestão (Dages/Funai Brasília).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 24/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira comidas típicas dos Tikuna e, principalmente, almeja promover apre-

sentações de canto e dança. A partir desse movimento, um novo ele-
mento é incorporado ao conjunto de bens a serem preservados: a per-
formance do ritual da Moça Nova, principal rito de iniciação feminina 
do povo Tikuna, realizado por ocasião da menarca. 

Figura 16. Captura de tela com imagem do início da 
construção do Centro Cultural. Fonte: Rede Social WhatsApp,  

captura de tela feita por Silvana Teixeira, 2021.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 25/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 17. O Centro Cultural do Museu. Crédito: Santo Cruz, 2025.

Não é objetivo deste artigo aprofundar-se nos aspectos sim-
bólicos do ritual; importa, no entanto, destacar como ele tem sido 
atualizado no âmbito museológico. Tradicionalmente, o ritual da 
Moça Nova estende-se de três a cinco dias e exige um longo pro-
cesso de preparação. Sua realização envolve toda a comunidade, em 
papéis socialmente definidos. As mulheres mais velhas, parentas 
da noviça, atuam como conselheiras, conduzindo longas sessões 
de ensinamentos falados e/ou cantados, enquanto realizam o ritual 
de arrancar os cabelos da jovem, fio a fio. Em paralelo, homens reco-
nhecidos pela habilidade na confecção das máscaras são convida-
dos a participar, sendo o pajé o responsável por conduzir a noviça 
ao salão, onde ela dançará com os mascarados. O pajé também pro-
videncia presentes apropriados a cada mascarado, assegurando, 
com isso, a harmonia com esses seres e a proteção da comunidade, 
da jovem e de seus parentes.

Embora o museu contemple os elementos materiais que com-
põem essa performance – máscaras, trajes e instrumentos –, não se 
pode reproduzir o ritual de iniciação no espaço expositivo. A forma 
alternativa é a performance de grupos de jovens indígenas, que se 
apresentam nos festivais folclóricos que acontecem na região. 



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 26/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira A incorporação da dança inspirada no ritual da Moça Nova ao 

Centro Cultural do Museu Magüta evidencia o deslocamento que 
Victor Turner (Dawsey, 2005) descreve como a passagem do liminar 
– rito obrigatório e comunitário – para o liminoide, atividade situada 
nas margens dos processos centrais. As apresentações ocorrem 
fora da centralidade comunitária onde o ritual se realiza e se apro-
ximam de formas de entretenimento e de bens simbólicos. Ao con-
densar um rito extenso e coletivo em números breves para plateias 
mistas, os jovens Tikuna dramatizam a experiência vivida sem per-
der o eixo simbólico: mantêm-se os cânticos e os materiais, como 
sementes, tecidos de entrecascas e penas, que servem para criar 
novos trajes, agora reconfigurados em chave de espetáculo. No 
interior do museu, essa performance se renova a cada grupo que se 
apresenta; o envolvimento da juventude, articulando, nesses espe-
táculos, inovação e tradição, pode ser um potente mecanismo para 
energizar e conectar os jovens Tikuna ao seu legado cultural.

É importante observar, neste ponto, que, nos últimos vinte anos, 
o Festival Folclórico de Parintins, no qual ocorrem as disputas entre 
os bois Garantido e Caprichoso, tem servido de modelo para outras 
festas populares no Amazonas. Em Parintins, as apresentações incor-
poram amplamente elementos das culturas indígenas, que inspiram 
coreografias, narrativas e visualidades encenadas (Batalha, 2015). 
Com base nessa lógica performática, esse modelo vem sendo adap-
tado também no Alto Solimões: em Tabatinga, no mês de setembro, 
o festival folclórico apresenta a disputa entre a Onça Preta, represen-
tando a etnia Tikuna, e a Onça Pintada, que representa a etnia Omá-
gua. Em Benjamin Constant, no mês de outubro, os bois Corajoso e 
Mangangá seguem o mesmo molde. Em todas essas festividades, a 
presença indígena é o ponto alto do espetáculo. 

Esse processo dá origem a um movimento de apropriação 
reversa, no qual os próprios indígenas se apropriam da estrutura 
criada pelos bois-bumbás para apresentar o que nomeiam ser a 
autêntica dança indígena. Ainda que tais performances sejam 
influenciadas pelas coreografias dos bois de Parintins, elas incor-
poram elementos próprios da cultura Tikuna e de outras etnias, 
sobretudo a música e os elementos rituais.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 27/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

Figura 18. Apresentação de dança no Centro Cultural. 
Crédito: Santo Cruz, 2025.

Figura 19. Jovens Tikuna com indumentária para apresentação de dança. 
Crédito: Santo Cruz, 2025.



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 28/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira Diante desse contexto, o museu passa a lidar com uma nova 

forma de manifestação cultural, predominante entre a juventude 
indígena, que une a dança coreografada dos festivais folclóricos às 
músicas e aos significados do ritual Tikuna. Trata-se, portanto, de 
um esforço de atualização simbólica que não apenas preserva, mas 
dinamiza e ressignifica a cultura, incorporando o movimento e a 
performance ao espaço museológico. Essa articulação entre tradi-
ção, espetáculo e agência juvenil revela um processo complexo de 
reconfiguração das práticas culturais indígenas em diálogo com os 
circuitos contemporâneos de visibilidade, resistência e reinvenção. 

Considerações finais

As reflexões, considerações e os dados apresentados neste 
artigo advêm do trabalho de uma década e meia de acompanha-
mento, colaboração, participação e observação do universo Tikuna, 
em especial, nas comunidades próximas à cidade de Benjamin 
Constant. Durante esse período, foram produzidos uma dissertação 
e uma tese, além de trabalhos de assessoria para as associações de 
mulheres e para o Museu Magüta – resultados de relações que se 
mantêm até o momento desta escrita.

Compreende-se que os conflitos gerados em torno da posse 
do museu têm uma questão de fundo que persiste: o museu não 
é mais dos caciques e seu novo dono é aquele que está atuando 
como seu diretor. O fato de o museu pertencer a toda a população 
Tikuna evita que cada comunidade queira ter o próprio museu. No 
entanto, a situação, tal como está, carece da ancoragem nas rela-
ções de parentesco e vizinhança, que poderiam oferecer o suporte 
que, em tese, é próprio da comunidade solidária aos bens coletivos.

O desafio do dono é conciliar dois aspectos: o museu como 
um lugar que guarda a cultura e como o lugar onde essa cultura 
se manifesta. Isso porque ao dono cabe providenciar as condições 
tanto para a manutenção dos objetos e do lugar como para movi-
mentar o espaço de maneira criativa. No Magüta, o pajé é pessoa 
tão importante quanto o dono do museu e sempre existe uma tensão 
e um jogo de forças na relação entre essas duas figuras – situa-



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 29/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira ção que precisa ser harmonizada. Na gestão de Nino Fernandes, 

que antecedeu à atual, o papel de mediação dessa relação cabia à 
artesã Hilda Pinto Félix. Já na gestão em curso, as mulheres perde-
ram espaço. 

A “morte do museu” era anunciada como um destino fatídico 
pelas pessoas que julgavam seu estado de vigor, ou não. Muito se 
falava a respeito de marcadores como: o horário de funcionamento 
regular de abertura para visitação, a existência de exposições tem-
porárias, a interação com a comunidade e o protocolo institucional 
– todos pressupostos de uma instituição museal. Esses caracte-
res só tiveram regularidade ou foram previsíveis na época em que 
o museu ainda participava de projetos financiados, entre 1998 e 
2008, na sua primeira década de funcionamento, ou quando teve 
um diretor como Nino Fernandes. Ele seguia uma rotina como fun-
cionário da Funai, mas trabalhava em um escritório montado no 
museu, marcando sua presença no espaço. Sem essas condições, 
hoje, o Magüta se arranja conforme as possibilidades de seu dono, 
em uma agenda que precisa conciliar o trabalho com as demandas 
da instituição. 

Ainda assim, tem-se acompanhando o Museu Magüta atra-
vessar mais de três décadas, atestando o aprendizado que todos 
devem ter sobre a resiliência e a resistência indígenas. A seu modo, 
ele segue abrindo espaço e se reinventando como museu indígena 
na cidade de Benjamin Constant, tendo sido reconhecido por meio 
das Leis Municipais n° 1.289 e 1.290, promulgadas pela Câmara da 
cidade, em dezembro de 2018.10 Tais leis reconhecem a utilidade 
pública da instituição e certificam seu valor documental, científico 
e pedagógico, bem como sua importância para a história e os direi-
tos dos Tikuna e dos outros povos indígenas da região. Tudo isso é 
fruto da articulação indígena acionando mecanismos que o Estado 
oferece, mas que precisam de muita luta e mobilização para serem 
alcançados por quem, de fato, deles necessita. 

10   Leis municipais n° 1289 e 1290, publicadas em dezembro de 2018, conforme consta em: 
Funai (2022).



Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 30/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira Referências

BATALHA, Socorro. “Gingando e balan-
çando em sincronia”: uma antropologia da 
dança do boi-bumbá de Parintins-AM. 2015. 
Tese (Doutorado em Antropologia Social) 
– Faculdade de Antropologia, Universidade 
Federal do Amazonas, Manaus, 2015.

DAWSEY, John. Victor Turner e antropolo-
gia da experiência. Cadernos de Campo, São 
Paulo, v. 13, n. 13, p. 163-176, 2005.

ERTHAL, Regina. O Museu Magüta como 
articulador de “tradições” e projetos. In: 
RICARDO, Carlos Alberto; RICARDO, Fany 
Pantaleoni (ed.). Povos indígenas no Brasil: 
2001-2005. São Paulo: Instituto Socioam-
biental, 2006. p. 222.

FUNAI. Museu Magüta: o primeiro museu 
genuinamente indígena do Brasil. Gov.br, 
Brasília, DF, 31 out. 2022. Disponível em: 
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/
noticias/2021/museu-maguta-o-primeiro-
-museu-genuinamente-indigena-do-brasil. 
Acesso em: 1 dez. 2025.

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: 
a gramática moral dos conflitos sociais. São 
Paulo: Editora 34, 2003.

MENDES, Mislene. A trajetória da polícia indí-
gena do Alto Solimões: política indigenista e 
etnopolítica entre os Ticuna. 2014. Disser-
tação (Mestrado em Antropologia Social) 
– Faculdade de Antropologia, Universidade 
Federal do Amazonas, Manaus, 2014. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. A refundação 
do Museu Magüta: etnografia de um prota-
gonismo indígena. In: MONTENEGRO, Aline; 
ZAMORANO, Rafael (org.). Coleções e cole-
cionadores. A polissemia das práticas. 1 ed. 
Rio de Janeiro: Museu Histórico Nacional, 
2012. v. 1, p. 201-218. 

PANTOJA, Tamily Frota. O caso do massa-
cre do capacete no alto Solimões/AM, dé-
cada de 1980: genocídio indígena, arquivos 
da violência e semeadura da memória. 2023. 
Dissertação (Mestrado em História) – Facul-
dade de História, Universidade Federal do 
Amazonas, Manaus, 2023.

PRICE, Sally. Arte primitiva em centros civili-
zados. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2000.

RODRIGUES, Herbert. Dewey, Dilthey e 
Drama: um ensaio em Antropologia da 
Experiência (primeira parte), de Victor Tur-
ner. Cadernos de Campo, São Paulo, v. 13, n. 
13, p. 177-185, 2005. 

SANTOS, Abel Antonio. Narración tikuna 
del origen del territorio y de los humanos. 
Mundo Amazónico, Bogotá, n. 1, p. 303-313, 
2010. 

SILVA, Aramis Luis. A autorrepresentação 
como um novo objeto para a representação 
museológica – o caso dos curadores Bororo 
no Museu de História do Pantanal. Espaço 
Ameríndio, Porto Alegre, v. 14, n. 1, p. 49-67, 
jan./jul. 2020. 

TEIXEIRA, Nilza Silvana. Museu Magüta, 
uma trajetória Ticuna: a colaboração como 
método no estudo de coleções etnográficas 
e na formação de museus indígenas. 2022. 
Tese (Doutorado em Antropologia Social) 
– Faculdade de Antropologia, Universidade 
Federal do Amazonas, Manaus, 2022. 

https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2021/museu-maguta-o-primeiro-museu-genuinamente-indigena-do-brasil
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2021/museu-maguta-o-primeiro-museu-genuinamente-indigena-do-brasil
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2021/museu-maguta-o-primeiro-museu-genuinamente-indigena-do-brasil


Anais do Museu Histórico Nacional • Rio de Janeiro, v. 59, 2025 31/31

M
ag

üt
a:

 lu
z 

so
br

e 
o 

m
us

eu
 d

o 
po

vo
 T

ik
un

a 
N

ilz
a 

Si
lv

an
a 

N
og

ue
ira

 T
ei

xe
ira

<<  Voltar ao início

Silvana Teixeira | Mestre e doutora em Antropologia Social pela Universidade Federal do 
Amazonas. Vem estudando os usos de noções matemáticas na confecção da cestaria e inves-
tigando peças da cultura Tikuna, tomadas por sua condição de objetos de museu, em cole-
ções etnográficas no Museu Magüta e em museus etnológicos brasileiros e estrangeiros. Par-
ticipou de eventos internacionais de antropologia e realizou palestras na Alemanha. E-mail: 
nilzasilvana@gmail.com | Lattes: http://lattes.cnpq.br/6020635551034448 | Orcid: https://
orcid.org/0000-0003-4291-1235.


	_GoBack

